
  

                                                                           
 

UNIVERSIDADE ESTADUAL DE GOIÁS 

Unidade Universitária Anápolis de Ciências Socioeconômicas e Humanas 

Programa de Pós-Graduação Ciências Sociais e Humanidades 

“Território e Expressões Culturais no Cerrado” 

 
 
 
 
 

TANIA MARIA DE OLIVEIRA 

 
 
 
 
 
 
 

         A GLÓRIA DESTA SANTA É UMA GLÓRIA MILAGROSA: 

A Romaria do Engenho Velho e a romanização em Bonfim – Goiás 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Anápolis-GO 
2025 

 



  

 
 

TANIA MARIA DE OLIVEIRA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

A GLÓRIA DESTA SANTA É UMA GLÓRIA MILAGROSA: 

A Romaria do Engenho Velho e a romanização em Bonfim – Goiás 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 
 

Anápolis-GO 
2025 

Dissertação de Mestrado apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação TECCER, da 
Universidade Estadual de Goiás,  como 
requisito parcial para a obtenção do título de 
Mestre em Ciências Sociais e Humanidades 
Territórios e Expressões Culturais no 
Cerrado, na área interdisciplinar. 
 
Linha de pesquisa: Linha 3 - Patrimônio e 
Expressões Culturais no Cerrado. 
 

Orientadora: Profª. Dra. Maria Idelma Vieira 

D’Abadia 

 



  

 

PRP
Pró-Reitoria de

Pesquisa e
Pós Graduação

Universidade
Estadual de Goiás

ESTADO
DE GOIAS

TERMO DE AUTORIZAÇÃO PARA PUBLICAÇÃO DE DISSERTAÇÕES NA
BIBLIOTECA DIGITAL (BDTD)

Na qualidade de titular dos direitos de autor, autorizo a Universidade Estadual de

Goiás a disponibilizar, gratuitamente, por meio da Biblioteca Digital de Teses e Dissertações

(BDTD/UEG), regulamentada pela Resolução, CsA n.1087/2019 sem ressarcimento dos
direitos autorais, de acordo com a Lei n° 9610/98, para fins de leitura, impressão e/ou download,

a título de divulgação da produção científica brasileira, a partir desta data.

Estando ciente que o conteúdo disponibilizado é de inteira responsabilidade do
autor/ autora.

Dados do autor (a)

Nome Completo: Tania Maria de Oliveira

E-mail: thania.oliver@hotmail.com

Dados do trabalho

Título: A GLÓRIA DESTA SANTA É UMA GLÓRIA MILAGROSA: A Romaria do

Engenho Velho e a romanização em Bonfim - Goiás

(x) Dissertação

Curso/Programa: Pós-Graduação Ciências Sociais e Humanidades "TECCER - Território e

Expressões Culturais no Cerrado"

Concorda com a liberação documento?

[X] SIM

[ ] NÃO
Obs: Período de embargo é de um ano a partir da data de defesa

Anápolis, 20/10/2025

PRP-Pró-Reitoria de Pesquisa e Pós-Graduação
BR 153 Quadra Área, Km 99,

CEP: 75132.903, Anápolis-GO

govbr
Documento assinado digitalmente

TANIA MARIA DE OLIVEIRA
Data: 20/10/2025 11:58:09-0300

Verifique em https://validar.iti.gov.br

Assinatura do autor / autora

Assinatura do orientador / orientadora

(62) 3328-1153

prp@ueg.br/www.prp.ueg.br



  

Ficha Catalográfica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  

 



  

 

 
 
 
 



  

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho ao meu irmão 
‘Juninho’ (in memorian), que na luta diária 
pela vida, me incentivou a lutar pelos meus 
objetivos e a agradecer por cada conquista 
obtida, por menor que esta seja.  
 
 

...”Procurei a mim e não me encontrei, 
procurei a Deus e não o encontrei, 

procurei ao meu irmão e nele... 
encontrei os três.” 

(Michel Quoist) 



  

AGRADECIMENTOS 
 
 

A Deus, luz que guia meus passos, sustento nos momentos de cansaço e força 

silenciosa que tornou possível cada conquista desta jornada. Sem Sua presença, nada 

do que realizei teria sentido ou plenitude. 

Aos meus pais, razão do meu viver, minha eterna gratidão por todo amor, cuidado 

e ensinamentos. Vocês me deram a vida e me ensinaram a vivê-la com dignidade; 

transmitiram-me os valores que guiaram cada passo desta caminhada. Sem vocês, nada 

do que realizei seria possível. 

Ao meu esposo, Ielson, amor da minha vida, agradeço por seu apoio 

incondicional, paciência, incentivo constante e por acreditar em mim nos momentos de 

cansaço extremo, dúvida e quando nem eu mesma acreditava mais. Sua presença 

tornou cada desafio mais leve e cada conquista mais significativa. 

Às minhas irmãs, Janaina e Manuela, extensão de minha própria existência, 

agradeço por cada abraço, carinho, apoio e pela cumplicidade de uma vida toda. Estendo 

minha gratidão aos meus cunhados, Cândido e Fabrício, por cuidarem tão bem de vocês 

— e, por consequência, de meus maiores tesouros. 

Aos meus sobrinhos, Caio, Paula, Leonardo, Heitor, Ítalo, Aninha, Miguel, Maitê e 

Maya: vocês são raios de luz que iluminam meus dias e me lembram da beleza simples 

da vida e da esperança que renasce em cada sorriso. 

Aos meus irmãos de alma e coração, Zélia, Zilda e Yunesky, obrigada por serem 

porto seguro quando o mar da vida fica revolto! 

Ao meu querido amigo Ms. Lucas Pedro, por ter me encorajado, inspirado e 

auxiliado em todo esse processo. Você é luz! 

À minha orientadora, Professora Doutora Maria Idelma, que conduziu este 

trabalho com competência, paciência e dedicação, sempre guiando-me com sabedoria 

e atenção aos detalhes. Você é incrível, e eu a levarei em meu coração por toda a vida! 



  

Aos inspiradores professores do quadro docente do PPGTECCER, que 

compartilharam conhecimento, inspiração e estímulo, expresso meu profundo 

reconhecimento pelo papel fundamental em minha formação. 

Em especial, aos professores integrantes das bancas de qualificação e defesa, Dr. João 

Guilherme e Dr. José Henrique, pelo cuidado, zelo, orientações e incentivo. 

Aos meus amigos e colegas de trabalho do CEPMG-CT, agradeço pela 

companhia, pelos momentos de descontração, pela troca de experiências e pelo apoio 

mútuo nos momentos mais desafiadores da vida acadêmica e profissional. 

Aos colegas da turma do TECCER, pela enriquecedora troca de ideias, pelo apoio, 

pela parceria e pelo entusiasmo criador ao longo dessa desafiadora caminhada. Foram 

meses árduos, intensos e muito produtivos ao lado de vocês. 

Por fim, agradeço a todos que, de alguma forma, contribuíram para a realização 

deste trabalho. Cada gesto de apoio, cada palavra de incentivo e cada momento 

compartilhado fizeram desta jornada uma experiência de aprendizado, crescimento e 

gratidão. 

 

 

Obrigada! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quem é você? 

Sou mulher como outra qualquer. 
Venho do século passado 
e trago comigo todas as idades. 
[...] 
Numa ânsia de vida eu abria o voo 
nas asas impossíveis do sonho. 
[...] 
Nasci para escrever, mas, o meio, 
o tempo, as criaturas e fatores 
outros, contramarcaram minha vida. 
[...] 
Sobrevivi, me recompondo aos 
bocados, à dura compreensão dos 
rígidos preconceitos do passado. 
 
Preconceitos de classe. 
Preconceitos de cor e de família. 
Preconceitos econômicos. 
Férreos preconceitos sociais. 
[...] 
Procuro superar todos os dias 
minha própria personalidade 
renovada, despedaçando dentro de 
mim 
tudo que é velho e morto. 
 
Luta, a palavra vibrante 
que levanta os fracos 
e determina os fortes. 
 
Quem sentirá a Vida 
destas páginas... 
Gerações que hão de vir 
de gerações que vão nascer. 
 

(Cora Coralina) 



  

 

 

RESUMO 
 
 
 
 

Realizou-se nessa dissertação uma análise das aparições de Nossa Senhora pelo 
mundo, buscando compreender o processo social e simbólico que sustenta a formação 
de convicções coletivas em torno das aparições e que invariavelmente, tem seu início 
em testemunhos pessoais sobre visões com ela. Partiu-se então do estudo de caso 
realizado nas aparições de Nossa Senhora da Conceição (a Santa de Bonfim) em 
Engenho Velho, região da antiga cidade de Bonfim, hoje Silvânia – Goiás, ocorridas entre  
o fim do século XIX e inicio do século XX, originando nesse período, uma romaria.  No 
ensejo, discutiu-se a intervenção da Igreja Católica e da Diocese de Goiás na retro-
mencionada romaria e, assim, evidenciou-se os choques e os enfrentamentos travados 
entre o catolicismo popular  e o catolicismo oficial, especialmente os mecanismos de 
controle perpetrados pelo padre redentorista português Salomão Pinto Vieira e a 
resiliência dos leigos da paróquia, com o propósito de compreender os fatores que 
geraram o silenciamento daquela que já foi uma grande romaria em Goiás, muito 
embora, a região ainda alimente a religiosidade popular com outros festejos tipicos da 
tradição católica.  Para tanto, buscou-se uma revisão de literatura, documental e 
observação participante, à luz de aportes teóricos da História Cultural, da Sociologia e  
da Geografia Cultural com o intuito de, por meio de uma análise histórica, religiosa e 
social, compreender as práticas do catolicismo rústico e os mecanismos articulados pela 
Igreja em Goiás, especialmente  em Bonfim. A partir do mapeamento, catalogação e 
levantamento dos dados, a dissertação foi organizada considerando questões como a 
devoção popular, a repressão institucional e a sobrevivência/resiliência das 
manifestações religiosas no Brasil. 
 
 
 

Palavras-chave: Devoção Mariana. Silvânia-Go. Romanização. Religiosidade Popular.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 
ABSTRACT 

 

 
 
 

This dissertation presents an analysis of Marian apparitions around the world, seeking to 
understand the social and symbolic processes that sustain the formation of collective 
convictions surrounding these events, which invariably begin with personal testimonies 
of visions of the Virgin. The research is based on a case study of the apparitions of Our 
Lady of the Conception (the “Saint of Bonfim”) in Engenho Velho, a region of the former 
city of Bonfim—currently Silvânia, in the state of Goiás, Brazil—occurring between the 
late nineteenth and early twentieth centuries, which gave rise to a local pilgrimage. The 
study discusses the intervention of the Catholic Church and the Diocese of Goiás in this 
pilgrimage, revealing the tensions and conflicts between popular Catholicism and official 
Catholicism, especially the mechanisms of control employed by the Portuguese 
Redemptorist priest Salomão Pinto Vieira, and the resilience of the parish laity. The aim 
is to understand the factors that led to the silencing of what was once one of the major 
pilgrimages in Goiás, even though the region continues to nurture popular religiosity 
through other celebrations typical of the Catholic tradition. The research involved 
literature review, documentary analysis, and participant observation, under the theoretical 
frameworks of Cultural History, Sociology, and Cultural Geography. Through a historical, 
religious, and social analysis, the dissertation seeks to understand the practices of rustic 
Catholicism and the mechanisms of institutional control articulated by the Church in 
Goiás, particularly in Bonfim. Based on the mapping, cataloging, and collection of data, 
the study was organized around themes such as popular devotion, institutional 
repression, and the survival and resilience of religious manifestations in Brazil. 
 
 
Keywords: Marian Devotion. Silvânia-Go. Romanization. Popular Catholicism. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

 

Ilustração 1 Foto Basílica de Nuestra Señora del Pilar, Zaragoza............... 27 

Ilustração 2 Foto Imagem de Nuestra Señora del Pilar................................ 28 

Ilustração 3 Foto Catedral Basílica de Nossa Senhora do Pilar................... 29 

Ilustração 4 Foto A Virgem e o Menino com um profeta.................................. 30 

Ilustração 5 Foto Salus Populi Romani - Nuestra Señora de las Nieves..... 33 

Ilustração 6 Foto Basílica de Santa Maria Maggiore, Roma........................ 34 

Ilustração 7 Foto Nossa Senhora de Guadalupe na tilma de Juan Diego.... 37 

Ilustração 8 Foto Nossa Senhora de Guadalupe......................................... 38 

Ilustração 9 Foto Nossa Senhora Aparecida com manto............................... 41 

Ilustração 10 Foto Passarela da Fé e o Santuário Nacional de Aparecida.... 42 

Ilustração 11 Foto Santuario de Lourdes – França........................................ 44 

Ilustração 12 Foto Nossa Senhora de Lourdes - Lourdes (França)............... 45 

Ilustração 13 Foto Os pastorinhos de Fátima: Lúcia, Francisco e Jacinta..... 47 

Ilustração 14 Foto Fátima - Recinto do Santuário.......................................... 48 

Ilustração 15 Foto Primeira Missa no Brasil, Oleo sobre tela......................... 52 

Ilustração 16 Mapa Localização do município de Silvânia – Goiás................. 60 

Ilustração 17 Foto Igreja Nosso Senhor do Bonfim........................................ 62 

Ilustração 18 Foto Igreja (restaurada) do Nosso Senhor do Bonfim.............. 62 

Ilustração 19 Foto Vista aérea da estação ferroviária de Silvânia-Goiás....... 64 

Ilustração 20 Foto Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia........... 71 

Ilustração 21 Foto Bispo Dom Eduardo Duarte e Silva.................................. 74 



  

    

Ilustração 22 Foto Santo Afonso Maria de Ligório......................................... 78 

Ilustração 23 Mapa Região aproximada do Engenho Velho - Silvânia............ 82 

Ilustração 24 Mapa Localização – Silvânia e Engenho Velho.......................... 83 

Ilustração 25 Foto Padre Salomão Pinto Vieira.............................................. 85 

Ilustração 26 Foto Festa da Família Batista – Engenho Velho...................... 92 

Ilustração 27 Foto Mandala com a árvore genealógica de Batistinha............ 93 

Ilustração 28 Foto Imagem de satélite da região do Engenho Velho............. 104 

Ilustração 29 Foto Romaria de Trindade – Procissão de encerramento........ 107 

Ilustração 30 Foto Congadas – Catalão......................................................... 108 

Ilustração 31 Foto Festa do Divino Espírito Santo, em Pirenópolis............... 110 

Ilustração 32 Foto Cartaz / Folia do Divino / 2025 - Pirenópolis de Goiás..... 113 

Ilustração 33 Foto Procissão do Fogaréu - Cidade de Goiás......................... 116 

Ilustração 34 Foto Programação Virtual - Quaresma de São Miguel Arcanjo 118 

Ilustração 35 Foto Altar da Igreja - Comunidade do Engenho Velho............. 124 

    

 

 

 

 

 

 

 



  

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO....................................................................................................... 16 

CAPÍTULO 1.  A DEVOÇÃO.................................................................................. 22 

1.1 A tradição das aparições marianas pelo mundo............................................ 22 

1.2 A religiosidade popular no Brasil.................................................................... 51 

1.3 O catolicismo popular em Bonfim de Goiás................................................... 59 

CAPÍTULO 2.  A REPRESSÃO.............................................................................. 68 

2.1 A romanização religiosa no Brasil.................................................................. 68 

2.2 Os redentoristas e as aparições no imaginário religioso de Bonfim............... 78 

2.3 A romaria do Engenho Velho: A glória desta santa é uma glória milagrosa... 87 

CAPÍTULO 3.  A SOBREVIVÊNCIA....................................................................... 106 

3.1 A tradição das festas religiosas: significados e representações.................... 106 

3.2 A sobrevivência de manifestações da religiosidade ...................................... 112 

3.3 A romaria do Engenho Velho: a imposição do fim e a manutenção da fé...... 120 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................... 125 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS E DOCUMENTAIS ...................................... 128 

ANEXOS................................................................................................................. 135 



16  

INTRODUÇÃO 
 
 
 
 

A devoção e a religiosidade constituem dimensões fundamentais da experiência 

humana, expressando formas simbólicas de relação com o sagrado e moldando 

identidades individuais e coletivas ao longo da história.  No contexto do cristianismo, em 

especial no catolicismo popular, essas manifestações assumem características 

singulares que dialogam com a cultura local, a tradição oral e a vivência comunitária da 

fé. Compreender tais expressões exige um olhar atento às práticas devocionais, aos 

rituais e às representações religiosas que, mais do que simples atos de fé, revelam 

modos de resistência, pertencimento e construção de sentido. 

Sob essa perspectiva, a devoção mariana constitui uma das manifestações mais 

complexas e persistentes da religiosidade católica, articulando-se entre doutrina e 

experiência, autoridade e afeto, norma e prática. Na tradição da Igreja, Maria é elevada 

à condição de modelo de fé e santidade por meio de dogmas que consolidam sua 

importância teológica: Mãe de Deus, Virgem perpétua, Imaculada Conceição e 

Assunção.  

Contudo, sua presença não se limita ao discurso oficial do magistério eclesial. Nas 

práticas religiosas populares, Maria se apresenta de modo plural, assumindo identidades 

locais, respondendo a anseios cotidianos e operando como presença viva nas alegrias 

e sofrimentos do povo. Essa tensão entre o culto oficial e a devoção popular revela não 

apenas a diversidade interna do catolicismo, mas também as disputas simbólicas em 

torno da vivência do sagrado. 

No Brasil, e particularmente em Goiás, essas expressões de fé adquirem 

contornos próprios, enraizados na oralidade, na vida comunitária e na persistência de 

práticas devocionais que resistem às imposições institucionalizadas. É nesse cenário 

que se insere o objeto desta dissertação: o culto à ‘Santa Menina’ do Engenho Velho, 

surgido no final do século XIX e início do século XX, a partir de visões místicas relatadas 



17  

por uma jovem chamada Henriqueta e outras meninas da região de Bonfim1 (atual 

Silvânia-GO). Segundo o Livro do Tombo I, jornais da época como o Lidador, o Estado 

de Goyaz e fontes orais preservadas pela comunidade, tais visões deram origem a uma 

romaria espontânea, cuja mobilização popular culminou na construção de uma capela 

no local das aparições.  

Contudo, a chegada do padre redentorista Salomão Vieira, com a missão de 

romanizar os ritos e práticas da paróquia, resultou na suspensão oficial da romaria em 

1917. Destarte, acredita-se que, embora a romaria tenha sido suplantada e hoje 

silenciada, no imaginário popular a glória milagrosa da santa, parafraseando as videntes 

que utilizaram esse termo em uma das orações que a santa menina supostamente ditou 

a elas ( anexo 07), ainda tem lugar no imaginário local e alimenta a cosmovisão de que 

o lugar das aparições ainda é um campo sagrado e divino. Haja vista, as altrações e 

adaptações ocorridas na devoção local, ao longo dos anos, demonstrando a força das 

manifestações religiosas locais. 

A presente dissertação, portanto, propõe-se a compreender as intervenções da 

Igreja Católica no contexto da romanização iniciada em Goiás no final do século XIX e 

suas consequências para as práticas do catolicismo popular, especialmente no caso da 

romaria à ‘Santa Menina’ de Bonfim. Entre os anos de 1909 e 1917, observa-se uma 

tensão entre o controle eclesiástico e a fé popular local, marcada pela tentativa de 

sufocar um culto espontâneo e pela resistência silenciosa dos devotos. Ainda que 

institucionalmente interrompida, a devoção à ‘Santa Menina’ permanece no imaginário 

coletivo como manifestação de um sagrado que sobrevive à repressão. Dessa forma, a 

análise deste culto permite refletir sobre as formas de resistência religiosa, de construção 

da memória coletiva e de persistência de práticas religiosas que desafiam o monopólio 

institucional do sagrado.  

Por conseguinte, algumas questões-problemas nortearão a discussão, como os 

 
1 O nome do Arraial e depois da cidade de Bonfim aparece quase sempre grafado como ‘Bomfim’ em 
documentos eclesiásticos e oficiais, sendo o documento mais antigo o Estatuto de Compromisso da 
Irmandade de Nossa Senhora do Rosário dos Homens Pretos de Bomfim, datado de 1756.  Entretanto, no 
corpo do texto, utilizaremos a grafia Bonfim, em virtude de uma das alterações ocorridas no nome da 
cidade em 1857, Borges (1981, p.29), conforme será esclarecido no tópico 1.3, p.58, dessa dissertação.  



18  

atos regulatórios e os mecanismos de controle adotados pela Igreja nos primeiros 

momentos da Romaria e o por que não deram certo. O papel de padre Salomão no 

sufocamento da romaria e na implantação da romanização na paróquia ou mesmo 

porque com a instrução da Igreja, a romanização dos ritos e costumes e até mesmo os 

atos restritivos, os devotos do Engenho Velho continuaram cultuando a santa, além de 

buscar entender como é a relação da comunidade com o lugar e as aparições. Será que 

há uma vergonha ou um culto marginal? E a partir da Santa de Bonfim o que podemos 

pensar sobre o catolicismo popular em Goiás? 

É importante salientar que esta pesquisa tem um caráter qualitativo e busca 

compreender as manifestações do catolicismo popular goiano no início do séc. XX, 

destacando especialmente o caso dos festejos na localidade. Tais manifestações 

embora não sejam condizentes aos ritos e dogmas da Igreja Católica, demonstram a 

concepção religiosa mais     humanista do brasileiro, em especial do sertanejo que externa 

a sua religiosidade popular através de suas crenças marcadas segundo Brandão, 1985, 

“mais pelos santos e por Nossa Senhora que por Deus”, e em suas atitudes que derivam 

dessa convicção e das expressões que as manifestam.  

De forma complementar, analisar o processo de romanização das festas 

católicas populares, em especial a da região retromencionada, é também uma forma de 

compreender os fatores que colaboraram para que hoje a cultura religiosa local tenha 

tomado rumo diferente de outras romarias no estado. Haja vista, a proibição da festa do 

Engenho Velho pela diocese e consequentemente os impactos que esse sufocamento 

causou, limitando sua propagação popular, diferentemente dos casos da Romaria de  

Trindade e de Muquém. Ainda que em Silvânia tenha ocorrido um movimento – 

guardando as proporções - similar, cujas práticas devocionais ainda sobrevivem de forma 

discreta, não há produções acadêmicas que explorem esse viés especificamente.   

Ademais, procurou-se fazer um estudo histórico e religioso,     das práticas do 

catolicismo popular e as decorrências da intervenção da Igreja Católica, do padre 

Salomão Vieira e dos padres redentoristas na expressão da fé popular na região de 

Bonfim, durante os anos que supostamente aconteceram as primeiras aparições da 

Santa de Bonfim e ano em que o pároco deu por encerrada definitivamente a romaria à 



19  

Santa Menina, conforme registro em Livro de Tombo da paróquia -  e, nesse sentido, 

entender quais os mecanismos, atos e práticas foram efetivamente adotados pela Igreja 

para sufocar a devoção popular à santa e não obstante, compreender qual a postura dos 

devotos para fazê-la sobreviver. 

A pesquisa em questão também demonstrará em que conjuntura histórico-social 

surgiu a festa do Engenho Velho, iniciada após a proibição do culto à Santa Menina, 

corroborando a influência da religiosidade popular na construção da identidade goiana, 

além de cooperar com outros estudos de temáticas análogas atentando para as práticas 

do catolicismo popular e a institucionalização dos ritos pela Igreja, salientará também 

que o poder simbólico da Igreja pode até amordaçar a fé do povo, mas, não a extingue 

completamente. 

Por conseguinte, o interesse pela problemática surgiu a partir de pesquisas 

bibliográficas sobre a religiosidade popular e a romanização em território goiano, 

temática esta abordada sob outro viés, à época da conclusão da minha graduação 

acadêmica na elaboração do TCC com o tema “Aspectos da religiosidade ortodoxa frente 

a religiosidade popular no contexto da Romaria de Trindade”, despertando desde então, 

curiosidade e interesse sobre o assunto. E, a partir da leitura específica sobre os festejos 

de São Sebastião da Capelinha do Mato Grande – Silvânia, antiga Bonfim  Nascimento 

(2021), percebi que em meio à construção histórica e cultural dessa região, num  recorte 

específico e dentro de sua territorialidade, ainda havia algo a se pesquisar.  

Esse recorte de tempo engloba o surgimento das aparições  por volta de 1905 e 

a saída de Padre Salomão da paróquia em 1921. É importante salientar que a missão 

evangelizadora  redentorista é só um dos muitos mecanismos de romanização e 

aconteceram antes e depois desta data também, por isso inclusive, o interesse em 

também demonstrar como está hoje os festejos populares na região pesquisada. 

Neste caso, também contribuir-se-á com os estudos que envolvem as 

manifestações   religiosas e suas particularidades, bem como, um melhor entendimento 

acerca das diversas  facetas da cultura gerada em torno deste entrecruzamento da 

religião oficial e a religião popular, respondendo a diferentes necessidades e processos. 



20  

Pois, o estudo objetiva compreender os fatos que deram origem a festa religiosa do 

Engenho Velho em Silvânia-Goiás dentro do recorte de tempo e o impacto causado pela 

intervenção da romanização e de padre Salomão Pinto Vieira nessa devoção. 

Assim, para uma compreensão desta problemática propôs-se uma pesquisa de 

campo com coleta de dados a partir do estudo de referenciais teóricos e de observação 

entre os anos de 2023 a 2025 na comunidade de Silvânia, onde o campo de pesquisa 

foi sobretudo a região do Engenho Velho, com o acompanhamento das festas que hoje 

ocorrem na capela, com o objetivo de verificar a presença de referências à Santa do 

Bonfim. 

À vista disso, devido a relevância acadêmica que estas pesquisas possuem e 

por tratarem sobre o estudo aqui proposto, darão subsídio às reflexões desta 

investigação em curso, autores como, José Severino Croatto (2001) e as linguagens da 

experiência religiosa, Mircea Eliade (1992) e o mito do eterno retorno, Rudolf Otto (1991)  

e suas considerações sobre o sagrado, Gomes Filho (2018) e seus apreços sobre os 

missionários redentoristas alemães, Lucas Nascimento (2021) e seu estudo sobre o 

catolicismo  popular e a devoção a São Sebastião em Leopoldo de Bulhões e Silvânia, 

D’Abadia (2014) e sua análise sobre a diversidade e identidade religiosa,  entre outros. 

Em cada obra, a experiência religiosa em suas variadas nuances. 

Desta feita, a investigação ora proposta contemplou diferentes etapas, como a 

pesquisa bibliográfica, documental e o trabalho de campo, onde desenvolveu-se 

instrumentos de base qualitativa, para levantamento, registro, coleta, seleção e análise 

de dados coletados empiricamente e assim por meio dessa observação sistemática, 

procurou-se identificar as interfaces do objeto de pesquisa. E a produção de dados 

ocorreu através de pesquisas documentais no Acervo Simão Dorvi e Arquivo Diocesano 

na cidade de Goiás, na paróquia Nosso Senhor do Bonfim de Silvânia, no Instituto 

Goiano de Pré-História e Antropologia - IGPA e através da pesquisa de campo na região 

e na cidade de Silvânia - GO, onde se realizava a Festa do Engenho Velho e onde 

ocorreram as aparições e milagres atribuídos à santa. Para tanto, participou-se de 

missas, novenas locais, terços e demais reuniões de cunho religioso  ou cultural, bem 

como o acompanhamento das festas que hoje ocorrem na região. Importante mencionar 



21  

que esse trabalho de campo, ocorreu durante visitas técnicas e exploratórias além das 

conversas informais com moradores da região e supostos descendentes daqueles que 

vivenciaram o efervecer das aparições, muito embora, a certa altura as conversas não 

se desenrolavam a contento em virtude de uma certa resistência em se falar sobre o 

assunto.  

Após a coleta de dados, o material obtido in loco e através de pesquisas 

bibliográficas, foi organizado mediante o processamento das anotações que foram feitas 

ao longo do processo, em diários de campo e em porte do referencial teórico 

selecionado, desse modo, foi possível interpretar e analisar as informações coletadas, 

através da triangulação desses dados. Levando-se em conta os instrumentos utilizados 

para a coleta e  o cruzamento entre todas essas informações, chegou-se às reflexões 

que embasam esse trabalho, dividido em três partes distintas, a saber;  

O primeiro capítulo, intitulado “A Devoção”, traça um panorama da devoção 

mariana, desde suas raízes históricas no cristianismo até suas expressões no Brasil e 

em Goiás. O segundo capítulo, “A Repressão”, aborda o processo de romanização da 

Igreja Católica e a ação dos redentoristas na contenção de manifestações religiosas 

consideradas desviantes. Por fim, o terceiro capítulo, “A Sobrevivência”, analisa a 

permanência do culto à Santa Menina na memória dos devotos e a resiliência da fé 

popular frente à tentativa institucional de silenciamento. Ao final da dissertação visa-se 

destacar os principais resultados nas Considerações finais, seguidas das Referências 

utilizadas para a fundamentação teórica e de apoio do presente estudo.  

Com esta pesquisa, espera-se contribuir para a compreensão das formas de 

resistência religiosa e da complexa interação entre fé popular e autoridade eclesiástica, 

destacando a importância da religiosidade popular como campo legítimo de produção de 

sentido, memória e identidade. 

 

 



22  

1. Cap. 1. A DEVOÇÃO 

Uma vez que a devoção mariana, núcleo desta pesquisa, constitui uma das 

expressões mais significativas da religiosidade católica, articulando fé, afetividade e 

práticas comunitárias, neste capítulo, abordaremos inicialmente sua trajetória histórica e 

teológica no contexto do catolicismo, a partir de uma revisão de literatura e de uma 

contextualização historiográfica. Em seguida, discutiremos como essa devoção se 

enraíza nas práticas da religiosidade popular no Brasil, para, por fim, analisar sua 

especificidade em Bonfim, onde se construiu uma experiência singular de culto e 

resistência.  

 

1.1. A tradição da devoção mariana pelo mundo 

 

(...)Pois olhou para a sua pobre serva. Por isso, 
desde agora, me proclamarão bem-aventurada todas as gerações(...) 

Bíblia, N. T. Lucas 1:48 

 

A devoção2 Mariana ou a veneração à Maria mãe de Jesus, é uma prática 

profundamente enraizada na tradição católica, manifestando-se de diversas formas ao 

redor do mundo.  Tão antiga quanto a própria Igreja Cristã, se propagou muito cedo entre 

os convertidos, antes mesmo que a Teologia tivesse esclarecido as questões sobre sua 

santidade. Remontando diretamente aos estímulos de louvor e de admiração a ela 

oferecidos pelo Novo Testamento, suas raízes são históricas e profundas, evoluindo ao 

longo dos séculos dentro do cristianismo.  

Maria ocupa lugar singular na memória dos cristãos, pois estes, ao se recordarem 

dos mistérios de Jesus, recordam-se também de sua mãe. Sua devoção na tradição 

cristã encontra-se em constante processo de reinvenção, consequência da forma como 

 
2 - Devoção - (do latim devotione) é dedicar-se a algo, muitas vezes na esfera religiosa. Neste último 
sentido, o termo comumente refere-se a práticas religiosas onde há encontro com a divindade 
privilegiadamente através da fé, mesmo quando há o uso da razão. 
Observância de certas práticas religiosas e piedosas. Veneração especial. in Dicionário Priberam da 
Língua Portuguesa [em linha], 2008 
 



23  

os fiéis se relacionam com ela no seu próprio cotidiano. Assim, todos os estudos sobre 

ela, relacionam-se diretamente com o cerne do querigma3 cristão, tanto no sentido 

teológico como também do ponto de vista histórico. Portanto, qualquer descrição da 

difusão da “devoção mariana”, tanto na Europa como noutros lugares, está 

intrinsecamente ligado à história do nascimento, crescimento e difusão do próprio 

cristianismo.  

Percebe-se que essa relação com a figura de Maria vai além de uma simples 

veneração4. Ela é, de fato, um contato com o sagrado, como define Rudolf Otto: "O 

sagrado é o inefável, o que se opõe ao profano, que nos coloca diante de algo que não 

pode ser explicado, mas que nos toca profundamente e nos faz sentir a presença de algo 

superior, misterioso, mas também fascinante e temível" Otto (1991, p. 13). Nesse 

sentido, a devoção a Maria torna-se não apenas uma prática religiosa, mas uma vivência 

da experiência do numinoso, onde os fiéis se encontram diante do mistério divino que se 

revela através da figura materna e intercessora de Maria. 

Tal devoção foi moldada por vários fatores culturais, teológicos e sociopolíticos 

em diferentes regiões e períodos, com um desenvolvimento significativo durante os 

períodos patrístico5 e escolástico6, e influenciado por liturgias, tradições culturais e 

esforços missionários. Nos primeiros séculos, não possuía ainda uma forma litúrgica 

 
3 Querigma - No grego Keryx = aquele que anuncia, que prega, que grita. Kerygma é o conteúdo do 

anúncio, a mensagem. – “Querigma é o anúncio do nome, do ensinamento, da vida, das promessas, do 
Reino e do Mistério Pascal de Jesus de Nazaré, Filho de Deus.” (EN nº 22 – Catecismo da Igreja Católica). 
 

4 Veneração - 1. Ato ou efeito de venerar. 2 Profundo respeito que se tributa à dignidade, poder e talento 
de alguém ou de algo; admiração, reverência. 3 Imenso sentimento de devoção. 
https://michaelis.uol.com.br 
 

5 Patrística - é o período do pensamento cristão que se estende aproximadamente do final do século I até 

o século VIII, caracterizado pela produção teológica, filosófica e pastoral dos chamados Padres da Igreja 
(patres Ecclesiae), cuja autoridade era reconhecida tanto pelo magistério eclesial quanto pela ortodoxia 
de seus ensinamentos. Trata-se de uma fase fundamental na consolidação das doutrinas cristãs, na defesa 
da fé frente a heresias e filosofias concorrentes, e na construção das bases teológicas e exegéticas que 

moldariam o cristianismo ocidental e oriental. González (2004. cap. 4, p. 79–100.) 
 

6 Escolástica foi o período do pensamento cristão que se estendeu aproximadamente do século IX ao 

século XVII, sendo a principal abordagem teológica e filosófica da Idade Média. A Escolástica surgiu como 
uma tentativa de sintetizar a razão e a fé, utilizando as ferramentas da lógica aristotélica para interpretar 
e sistematizar a teologia cristã, buscando uma explicação racional para as verdades da fé. Gilles Emery 
(2011, p. 12–30) 
 



24  

estruturada como hoje, mas foi intensa devido ao reconhecimento de seu papel como 

Mãe de Jesus.  Desse modo, Maria sempre esteve presente no culto litúrgico da Igreja 

primitiva, pois, como ensina a história, a piedade precede a teologia, e não o contrário.  

Conforme relatos bíblicos, Maria foi reverenciada desde o momento em que foi 

saudada pelo Arcanjo Gabriel, ‘cheia de graça, o Senhor é contigo’.  O Evangelho 

segundo Lucas, afirma que, na pequena casa de Nazaré, o Anjo Gabriel, enviado por 

Deus, aparece à Maria: “E entrando o anjo aonde ela estava, disse: Salve agraciada; o 

Senhor é contigo; bendita és tu entre as mulheres” Lc. (1:28). Com estas palavras, é 

plausível dizer que se iniciava a piedade mariana.    

Outro fato marcante registrado no Evangelho de Lucas, ocorre quando Maria vai 

visitar sua prima Isabel e ela, ao ouvir a saudação de Maria, percebe que o filho que 

estava esperando, “salta” em seu seio, o que a faz exclamar: 

Bendita és tu entre as mulheres e bendito és o fruto do teu ventre. A que devo a 
honra de receber a visita da Mãe do meu Senhor? Pois logo que chegou aos 
meus ouvidos a tua saudação, o menino saltou de alegria no meu seio. Feliz de 
ti que acreditaste, porque se vai cumprir tudo o que foi dito da parte do Senhor 
Lucas (1:42-45).  

Maria responde a essa saudação entoando o Magnificat, no qual proclama a 

célebre profecia: “Doravante todas as gerações me proclamarão bem-aventurada!”. 

Ainda nesse ínterim, é válido ressaltar os acontecimentos também descritos na Bíblia 

sobre as bodas de Caná, como mais uma oportunidade em que Maria é mencionada ao 

intervir com delicadeza e decisão, pedindo a seu filho Jesus para salvar a alegria dos 

noivos, que já não tinham mais vinho para servirem aos convidados.  No que foi 

prontamente atendida e segundo o Evangelho de João, este episódio narra o que teria 

sido o primeiro milagre de Jesus. 

1E, ao terceiro dia, fizeram-se umas bodas em Caná da Galileia; e estava ali a mãe 
de Jesus. 2 E foi também convidado Jesus e os seus discípulos para as bodas. 3 E, 
faltando vinho, a mãe de Jesus lhe disse: Não têm vinho. 4 Disse-lhe Jesus: Mulher, 
que tenho eu contigo? Ainda não é chegada a minha hora. 5 Sua mãe disse aos 
serventes: Fazei tudo quanto ele vos disser. 6 E estavam ali postas seis talhas de 
pedra, para as purificações dos judeus, e em cada uma cabiam dois ou três almudes. 
7 Disse-lhes Jesus: Enchei de água essas talhas. E encheram-nas até em cima. 8 E 
disse-lhes: Tirai agora, e levai ao mestre-sala. E levaram. 9 E, logo que o mestre-sala 
provou a água feita vinho (não sabendo de onde viera, se bem que o sabiam os 
serventes que tinham tirado a água), chamou o mestre-sala ao esposo, 10 E disse-lhe: 



25  

Todo o homem põe primeiro o vinho bom e, quando já têm bebido bem, então o 
inferior; mas tu guardaste até agora o bom vinho. 11 Jesus principiou assim os seus 
sinais em Caná da Galileia, e manifestou a sua glória; e os seus discípulos creram 
nele.  João  (2:1-11) 

 

Essas passagens bíblicas marcaram o início de uma devoção que perdura até 

hoje em todo o mundo católico. Ao longo dos séculos, essa reverência à figura de Maria 

passou a se expressar também por meio de manifestações extraordinárias, como 

aparições e revelações, que contribuíram para consolidar ainda mais sua presença no 

imaginário e na espiritualidade cristã. Embora sem registros históricos confirmados, 

segundo a tradição católica, a primeira aparição de Maria teria ocorrido pouco tempo 

após a ressurreição de Jesus, quando ela teria se manifestado ao apóstolo Tiago Maior, 

com a missão de encorajá-lo a não esmorecer diante da resistência pagã ao cristianismo, 

na Espanha. Nesse sentido, é valido ressaltar que a constituição dogmática Dei Verbum 

do Concílio Vaticano II afirma  

A Sagrada Tradição, e a Sagrada Escritura relacionam-se e comunicam 
estreitamente entre si. Com efeito, ambas derivando da mesma fonte divina, 
fazem como que uma coisa só e tendem ao mesmo fim. A Sagrada Escritura é 
a palavra de Deus enquanto foi escrita por inspiração do Espírito Santo; a 
Sagrada Tradição, por sua vez, transmite integralmente aos sucessores dos 
apóstolos a palavra de Deus confiada por Cristo Senhor e pelo Espírito Santo 
aos apóstolos, para que, com a luz do Espírito de verdade, a conservem, a 
exponham e a difundam fielmente na sua pregação; donde acontece que a Igreja 
não tira a sua certeza a respeito de todas as coisas reveladas só da Sagrada 
Escritura. Por isso, ambas devem ser recebidas e veneradas com igual afeto de 
piedade Dei Verbum (nº 9) 

 

Mediante o exposto, segundo a tradição, Maria teria aparecido a Tiago na região 

de Caesaraugusta — atual Saragoça (Zaragoza), na Espanha — acompanhada por um 

coro de anjos. Conta-se que, certa noite, após as orações, o apóstolo acordou ao som 

de vozes angelicais entoando uma 'Ave Maria'. Diante disso, ajoelhou-se e viu a mãe de 

Jesus sentada sobre um pedaço de coluna de mármore. Maria o chamou, transmitiu-lhe 

uma mensagem de encorajamento da parte de seu Filho e indicou que, naquele local, 

deveria ser edificada uma igreja, mantendo-se o pilar como elemento central no altar do 

templo. Acredita-se que essa aparição teria sido, na verdade, uma bilocação7, uma vez 

que, conforme se crê, Maria ainda estava viva e residia na Palestina. 

 
7 - Bilocação - Presença simultânea em dois lugares diferentes, por milagre ou pela ação de forças 

sobrenaturais. Fonte: https://michaelis.uol.com.br 



26  

À vista disso, o Apóstolo perseverou na árdua missão e, junto aos seus seguidores 

atenderam ao pedido da mãe de Jesus e construíram ali a capela que foi chamada de 

‘Nossa Senhora do Pilar’ no ano 40 d.C., considerado o primeiro templo dedicado à 

Maria. Essa devoção foi se consolidando até que Nossa Senhora do Pilar fosse 

reconhecida, como a Padroeira da Espanha. 

O Santuário de Nossa Senhora do Pilar (Ilustração 1), é hoje, o maior templo 

barroco da Espanha, localizado na cidade de Saragoça, a 300 km de Madri. Ao longo 

dos séculos, a antiga capela foi sendo reconstruída à medida que se fazia necessário, 

até que se chegasse na construção barroca atual. 

 Esse percurso histórico da Basílica de Nossa Senhora do Pilar, em Saragoça, 

revela não apenas a evolução arquitetônica do templo, mas sobretudo a permanência e 

a força da devoção mariana ao longo dos séculos. A sucessão de estilos – do românico 

ao gótico, do barroco às ampliações modernas – pode ser compreendida como metáfora 

da capacidade de adaptação do culto mariano às diferentes conjunturas políticas, 

culturais e estéticas da Igreja. Cada reconstrução não se limitou a um gesto de 

recomposição material, mas reafirmou a centralidade de Maria como símbolo de 

identidade religiosa e cultural da comunidade cristã. Nesse sentido, o templo não é 

apenas um espaço físico, mas também um testemunho da historicidade da devoção, que 

resiste a catástrofes, incêndios e transformações, reafirmando a relevância do culto 

mariano como eixo estruturante da religiosidade católica na Península Ibérica. 

Conforme pontua Garcia, (2003, p.49), 

 

[...] Após a Reconquista de Saragoça em 1118, foi construído um templo 
românico no topo da pequena capela dedicada a Santa María Maior que datava 
do século VIII, e que tempos depois foi destruída num incêndio. Em 1515 foi 
inaugurado no mesmo local um novo templo gótico, que foi substituído 
posteriormente pelo templo barroco. 
O atual templo resulta de um complexo e moroso processo construtivo iniciado 
em finais do século XVII e concluído em meados do século XX, tornando-se, um 
edifício unitário de dimensões grandiosas, proporções harmoniosas e grande 
amplitude espacial. Foi desenhado por Felipe Sánchez e modificado por 
Francisco Herrera el Mozo e Ventura Rodríguez.  

 

 
 
 



27  

Ilustração 1 - Basílica de Nuestra Señora del Pilar, Zaragoça. 

 
Foto: Juan Carlos Gil Ballano 
Fonte:https://patrimonioculturaldearagon.es/patrimonio/basilica-de-nuestra-senora-del-pilar  

 
 

A história da bilocação de Maria para Tiago aparece em uma versão escrita em 

um manuscrito do século XIII, cujo paradeiro é incerto mas, tem uma tradição oral bem 

mais antiga, confirmada pelas revelações confiadas misticamente à Beata Ana Catarina 

Emmerick8 e à venerável Maria de Ágreda9. Essas duas mulheres são consideradas 

místicas, em outras palavras, aquelas que vivenciaram uma experiência direta e intensa 

com o divino, ou seja, um contato transformador com o sagrado que vai além da razão 

 
8 A Beata Ana Catarina Emmerich (1774-1824) foi uma freira agostiniana alemã, conhecida pelas suas 

visões e revelações sobre a vida e paixão de Jesus, tendo sido beatificada em 2004. Fonte: 
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/saints/ns_lit_doc_20041003_emmerick_po.html. Acesso em 
22 junho 2025 
 

9 A Venerável Maria de Ágreda (1606-1665) foi uma freira agostiniana espanhola, famosa pelas suas 

visões e revelações sobre a Virgem Maria e a vida de Jesus, tendo sido declarada venerável pela Igreja 
Católica.  ACÍN (2014, p. 122) 
 



28  

natural, e essas experiências religiosas profundas vivenciadas por elas, são 

reconhecidas oficialmente pela Igreja Católica, que elevou a primeira à beata10 e a outra 

como venerável11. 

 E quanto ao pilar, ele existe até hoje, sob a imagem de Maria (Ilustração 2), 

exposto no altar da catedral (Ilustração 3), tendo resistido a quase dois milênios de 

invasões, perseguições, batalhas, a brutal Guerra Civil Espanhola e até mesmo à queda 

de três bombas, que, milagrosamente, não explodiram. 

Ilustração 2 - Imagem de Nuestra Señora del Pilar. 

 
Fonte: https://casavirgendelpilar.com/en/who-we-are/our-lady-of-the-pillar/ 

 

 

 
10 Beata: Mulher a quem a Igreja concedeu a beatificação. Fonte: https://michaelis.uol.com.br/ 
 

11 Venerável: diz-se de pessoa virtuosa já falecida. Que tem santidade e merece culto, mas que ainda 

não foi canonizado. Fonte: Dicionário Priberam da Língua Portuguesa, 2008  



29  

Ilustração 3 – Catedral Basílica de Nossa Senhora do Pilar 

 
Fonte: https://casavirgendelpilar.com/en/who-we-are/our-lady-of-the-pillar/ 

 

A tradição que aponta a aparição de Maria ao apóstolo Tiago em Saragoça, 

evidencia que a experiência mística com a figura da Mãe de Jesus extrapola as narrativas 

canônicas e insere-se nas práticas devocionais desde os primeiros séculos. Tal 

fenômeno, segundo Croatto, deve ser interpretado à luz da estrutura simbólica da 

experiência religiosa: "O sagrado se manifesta no mundo como acontecimento 

interpretado e revestido de signos culturais" Croatto (2001, p. 135). Nesse sentido, a 

aparição a Tiago configura um elo entre o anúncio apostólico e a presença materna de 

Maria como força encorajadora e missionária. 

Após a consideração da tradição que atribui à Virgem Maria manifestações 

extraordinárias, como uma possível bilocação, é oportuno voltar o olhar para os registros 

materiais mais antigos de sua presença na memória cristã. Nesse sentido, destaca-se a 

imagem de Maria encontrada nas catacumbas de Priscila, em Roma, reconhecida como 

a mais antiga representação iconográfica mariana conhecida (Ilustração 4). Nessas 



30  

catacumbas, se vê pinturas marianas, em local onde os primeiros cristãos se reuniam 

Daoust (1983, n. 91), como aponta a ilustração a seguir. 

Ilustração 4 - A Virgem e o Menino com um profeta12. 

 
Fonte: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Madonna_catacomb.jpg 

 
12 Maria, vestida com uma longa túnica e com a cabeça coberta por um véu curto, senta-se como que 

afundada em meditação em um assento sem encosto, com a cabeça ligeiramente inclinada para a frente, 
enquanto com a esquerda segura o Menino, nu, que está sentado ela no colo e mantém a cabeça virada 
para trás como se tivesse acabado de se desprender do seio da Mãe. Uma estrela de oito raios brilha na 
vertical da mãe-filho; à esquerda está um homem vestido de túnica e pálio, com um pergaminho na mão 
esquerda e a direita levantada no ato de apontar para a estrela. Também esta estrela, indicada pelo profeta 
em referência ao grupo mãe-filho, constitui um elemento para a identificação dos dois personagens com a 
Virgem Maria e Jesus. Fonte: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Madonna_catacomb.jpg – 
Tradução livre . 

 



31  

Sob essa ótica, a devoção mariana foi se consolidando de forma gradual, a partir 

das primeiras manifestações atribuídas a Maria ainda no século I da era cristã. Um dos 

episódios mais emblemáticos desse processo ocorreu no século IV, em Roma, quando, 

segundo a tradição, Nossa Senhora das Neves teria aparecido simultaneamente ao Papa 

Libério e a João de Roma, um nobre local. Esse acontecimento milagroso teria ocorrido 

durante o pontificado de Libério, que ocorreu entre 352 e 366 d.C. Segundo Costa (2018, 

p. 10), essa aparição mariana levou à fundação da Basílica de Santa Maria Maior, em 

Roma. 

Sobre esse assunto, segundo relato tradicional a partir do século III, observou-se 

um movimento entre membros da aristocracia romana voltado à veneração de Maria e 

dos Apóstolos, expresso pela destinação de recursos pessoais à construção de 

santuários e igrejas em sua homenagem. Nesse contexto, João de Roma e sua esposa 

decidiram dedicar-se com fervor à veneração mariana. Sem filhos e possuidores de 

grande riqueza, o casal desejava destinar parte significativa de seus bens a obras 

piedosas vinculadas à Igreja. Nesse contexto, 

“Na noite de 4 para 5 de agosto do ano 352, ambos tiveram um sonho 
extraordinário: a Virgem Maria lhes apareceu e instruiu João a construir uma 
igreja no local onde encontrasse neve na manhã seguinte. Ciente de que o verão 
romano tornava tal ocorrência meteorológica praticamente impossível, João 
ainda assim se sentiu compelido pela fé a comunicar a visão ao Papa Libério.  
De modo surpreendente, o próprio pontífice tivera uma revelação idêntica 
naquela mesma noite. Segundo o relato, a Virgem também lhe ordenara que, ao 
amanhecer, subisse ao Monte Esquilino, uma das sete colinas de Roma, onde 
encontraria neve como sinal para a construção de um templo em sua honra. 
Assim, na manhã seguinte, João, sua esposa e o Papa Libério, acompanhados 
por uma multidão de fiéis, dirigiram-se ao local indicado. Para espanto geral, o 
cume do monte encontrava-se coberto por neve, fenômeno considerado 
miraculoso diante das condições climáticas da estação. Tal sinal foi interpretado 
como confirmação inequívoca das instruções recebidas em sonho. Diante da 
ocorrência, o Papa Libério traçou com seu bastão o contorno da futura igreja 
sobre o manto de neve, e João assumiu os custos da construção.”  Vatican News 
( 2022, 11:18) 

Assim teve início a edificação da Basílica de Santa Maria Maior, também 

conhecida como Nossa Senhora das Neves, cuja fundação se tornou um marco da 

tradição católica. Este evento não só marcou a fundação de uma das mais importantes 

basílicas de Roma, mas também reforçou a devoção mariana, consolidando a 

importância de Maria como intercessora poderosa e presente na história da Igreja. 



32  

Edificada sobre o Monte Esquilino, essa basílica não apenas rememora o milagre 

da neve ocorrido durante o verão romano, mas também conserva relíquias de 

significativo valor teológico e simbólico, que reforçam a centralidade de Maria na história 

da salvação cristã. 

O milagre da neve em pleno verão romano, associado à origem da Basílica de 

Santa Maria Maior, revela uma confluência entre fenômeno natural e interpretação 

teológica. Mais do que um evento físico extraordinário, o ocorrido no Monte Esquilino é 

ressignificado como manifestação divina. Para Croatto, "a experiência do sagrado ocorre 

sempre na forma de uma mediação significativa, enraizada na realidade cultural e 

simbólica do sujeito" (2001, p. 139). Assim, a neve torna-se linguagem do mistério e 

Maria, presença visível da intervenção divina no cotidiano humano. 

E, entre as relíquias preservadas nesse local, destacam-se as tábuas da 

manjedoura de Jesus, tradicionalmente identificadas como parte do presépio em que o 

Menino foi deitado na noite do seu nascimento. Trazidas a Roma, essas relíquias 

encontram-se hoje sob o altar principal da basílica, segundo Brown (2005. p. 564-565), 

representando uma conexão direta com o mistério da Encarnação e reiterando o papel 

de Maria como Mãe de Jesus e colaboradora singular no plano redentor divino.  De 

acordo com Leith (2001. p. 152-153) 

Outro elemento de relevância no patrimônio espiritual de Santa Maria Maior é o 
venerável ícone de Salus Populi Romani (“Protetora do Povo de Roma”). Este 
ícone mariano, cuja origem remonta à Antiguidade cristã, tem sido objeto de 
intensa veneração popular ao longo dos séculos, especialmente em períodos de 
crise, como invasões bárbaras e epidemias.  

A presença constante desse Ícone de Maria (Ilustração 4) em procissões solenes 

e eventos litúrgicos, reflete a confiança depositada pelo povo romano — e, 

posteriormente, por toda a cristandade — na intercessão maternal de Maria como 

guardiã espiritual da cidade e da Igreja. López (2003. p. 45-47). 

 
 
 
 
 
 



33  

Ilustração 5 - Salus Populi Romani - Nuestra Señora de las Nieves 

  
Fonte: https://www.romanoimpero.com/2021/03/sotto-santa-maria-maggiore 

 

A Basílica de Santa Maria Maior (Ilustração 6), situada em Roma, é atualmente 

reconhecida como uma das quatro maiores basílicas papais, além de ser a primeira igreja 

do Ocidente dedicada à Maria tendo em vista que, provavelmente, já havia em Jerusalém 

e arredores no Oriente outras em sua honra. O prestígio espiritual e histórico dessa 

Basílica, é evidenciado não apenas por seu papel na difusão do culto mariano, mas 

também pelo fato de abrigar os restos mortais de diversos pontífices. Um dado 

particularmente significativo no contexto contemporâneo refere-se ao Papa Francisco 

que, conforme instruções de seu testamento foi sepultado nesta basílica — onde 

frequentemente se recolhia em oração durante o seu pontificado (2013-2025). 



34  

 

Ilustração 6 - Basílica de Santa Maria Maggiore, Roma 

 
Fonte: https://www.romanoimpero.com/2021/03/sotto-santa-maria-maggiore 

 

Tal decisão representa uma ruptura simbólica com uma tradição consolidada há 

mais de um século, segundo a qual os sumos pontífices vinham sendo sepultados no 

interior do Vaticano, especialmente na Basílica de São Pedro. A escolha da Catedral de 

Santa Maria Maior, portanto, reforça o vínculo pessoal e espiritual de Francisco com o 

culto mariano e com o povo romano, ao mesmo tempo em que marca uma inflexão na 

liturgia funerária papal tradicional. 

Embora existam alguns relatos de outras aparições de Maria, foi somente no 

Concílio de Éfeso13, realizado em 431 na atual Turquia, que a veneração a Maria foi 

 
13 Concílio de Éfeso foi um evento eclesiástico de grande importância para a Igreja Cristã, realizado no ano 
de 431, com o objetivo de resolver disputas teológicas sobre a natureza de Cristo e a posição de Maria na 
fé cristã. O concílio foi convocado pelo Imperador Romano Teodósio II e teve como questão central a 
controvérsia em torno das ideias de Nestório, Patriarca de Constantinopla, que defendia que Cristo seria 
uma união de duas pessoas, uma humana e outra divina, e, portanto, Maria não poderia ser chamada de 
"Mãe de Deus" (Theotokos), mas apenas de "Mãe de Cristo" (Christotokos). O concílio condenou as ideias 
de Nestório e afirmou que Maria deveria ser chamada "Mãe de Deus", pois, segundo a doutrina ortodoxa, 
Jesus Cristo é uma única pessoa, plenamente divina e plenamente humana. A decisão de Éfeso foi de 
grande importância para a cristologia, pois confirmou a união hipostática de Cristo — ou seja, que em 
Jesus existem duas naturezas, uma divina e uma humana, mas ele é uma única pessoa. O concílio 
também reafirmou a autoridade do Papa, como representante da Igreja em questões dogmáticas. Fonte: 
https://www.papalencyclicals.net/councils/ecum03.htm 
 



35  

oficialmente estabelecida. Neste Concílio, ela foi reconhecida como "Mãe de Deus" 

(Theotokos)14, e sob a perspectiva de Bettenson (2007, p. 93), “se alguém não confessar 

que o Emanuel é verdadeiro Deus e que, portanto, a Santa Virgem é Theotókos, 

porquanto deu à luz, segundo a carne, ao Verbo de Deus feito carne, seja anátema”.  

Desta feita, o Concílio de Éfeso, foi crucial para definir a natureza de Cristo e a 

posição de Maria na Igreja, considerando a unicidade de Cristo e a maternidade divina 

de sua mãe, que foi reafirmada, com a decisão de que ela seria chamada "Mãe de Deus" 

Siedeliske (2019, P. 32). Pode-se considerar esse título como o primeiro e mais 

importante dos Dogmas15 Marianos que lhe foram posteriormente atribuídos como, 

Virgem Perpétua, Imaculada e Assunta ao Céu.   

A partir de então, houve uma rápida expansão da devoção mariana, influenciando 

profundamente a vida dos cristãos e a liturgia em todos os níveis. Isto pode ser 

constatado na fundação das muitas festas e no estabelecimento da prática de hinos e 

orações devocionais a ela dedicados. E, ao mesmo tempo, ícones com Maria como tema 

começam a aparecer cada vez mais, ainda de origem ortodoxa, porém, longe de 

permanecerem apenas no contexto ortodoxo, os ícones se difundiram e junto deles a 

devoção foi tomando o mundo católico.  

A ampliação dos dogmas marianos pela Igreja de Roma é uma prova desse 

desenvolvimento. Entre maio e junho de 553, foi realizado o II Concílio de 

Constantinopla16, em Constantinopla (atual Istambul), convocado pelo imperador 

Justiniano I, com o objetivo principal de reafirmar as decisões do Concílio de 

 
14 Olson  (2001, p. 215)  comenta que, apesar de às vezes traduzida como mãe de Deus, a tradução 

preferida para theotokos seja portadora de Deus. 
 

15 - Dogma, no sentido hoje empregado na Igreja Católica, foi fixado no Concílio Vaticano I, segundo o 

qual os dogmas são verdades da fé, afirmações definitivas e acabadas, as quais só devem ser recebidas 
passivamente e transmitidas aos crentes para, se possível, aceitá-las de imediato. Fonte: U. Bellocchi. 
(1995, p. 319-329) 
 

16 O II Concílio de Constantinopla, realizado em 381, foi o segundo concílio ecumênico da Igreja e teve 

como principal objetivo aprofundar a definição da Trindade, consolidando a doutrina da divindade do 
Espírito Santo, agora com mais clareza sobre a relação entre as três pessoas da Trindade (Pai, Filho e 
Espírito Santo). O concílio confirmou que o Espírito Santo é "Senhor e vivificador", "que procede do Pai", 
consagrando-o como parte integrante da Trindade. Siedeliske (2019) 
 



36  

Calcedônia17 e abordar questões cristológicas18, numa tentativa de reconciliar os cristãos 

monofisistas19 com a Igreja além de, pronunciar o segundo dogma mariano, o da 

Virgindade perpétua de Maria, pelo qual se afirma que Maria permaneceu virgem antes, 

durante e depois do nascimento de Jesus.  Os demais dogmas, da Imaculada Conceição 

e da Assunção de Maria Santíssima, foram proclamados somente séculos depois. 

Siedeliske (2019. p. 23-37). 

Logo, podemos afirmar que a devoção mariana foi se fortalecendo com as 

aparições que remontam aos primeiros séculos e se espalharam pelo mundo ao longo 

dos anos, resultando na construção de santuários que se tornaram destino de 

peregrinações dos fiéis católicos. Barnay (1999, p.137), em sua obra Le Ciel sur la Terre: 

Les apparitions de la Vierge au Moyen Âge, afirma que as aparições da Virgem Maria 

estão presentes de forma significativa no catolicismo há séculos, tendo surgido no século 

IV e nunca deixando de existir, contabilizando mais de cinco mil relatos entre os séculos 

IV e XX.  

Ainda segundo Barnay (1999, p. 138-139), no Ocidente as visões se intensificam 

por volta do século X, e ocorrem principalmente, através de sonhos. Nesse período foram 

construídas várias catedrais dedicadas a Mãe de Jesus, tornando o momento de grande 

difusão da devoção a Maria no Ocidente pois, a figura da mediadora entre Deus e os 

homens já havia se constituído.  

Nas Américas por exemplo, a devoção mariana remonta ao século XVI, tendo seu 

ponto de origem em 1531, quando, segundo a tradição católica, a Virgem Maria teria 

 
17 O Concílio de Calcedônia, em 451, foi de fundamental importância para a cristologia, pois confirmou a 

doutrina da união hipostática, ou seja, a crença de que Jesus Cristo é uma única pessoa com duas 
naturezas, uma divina e uma humana, sem divisão e sem separação. Essa definição cristológica se tornou 
a base da doutrina ortodoxa da Igreja, sendo reconhecida até os dias de hoje. Siedeliske (2019) 
 

18 - Cristologia - palavra derivada do grego “Christos”, que significa “ungido”, e “logos”, que significa 

“palavra” ou “estudo”. Portanto, a Cristologia pode ser entendida como o estudo da pessoa ungida, ou 

seja, Jesus Cristo. Fonte: https://www.dicio.com.br/cristologia/ 
 

19 Monofisismo – foi uma doutrina herética oriental do século V d. C. O nome de "monofisismo" advém da 

crença em uma só natureza (ou physis, em grego) na pessoa de Cristo. O seu principal promotor foi 
Eutiques, que acabou por ser condenado no Concílio de Calcedónia em 451. (Fonte: 
https://www.papalencyclicals.net/councils) 
 



37  

aparecido ao indígena Juan Diego Cuauhtlatoatzin, nas proximidades da atual Cidade 

do México. Conforme Debiasi (2009, p. 61), durante as aparições, Maria teria solicitado 

a construção de um templo no local, como sinal de seu amor, compaixão e proteção ao 

povo. A mensagem da Virgem expressava uma dimensão pastoral e inclusiva, como 

evidencia a citação atribuída à aparição: “Eu sou a sua Mãe misericordiosa, a Mãe de 

todos os que vivem unidos nesta terra, [...] e remediarei e aliviarei vossos sofrimentos 

[...]”. 

E, em uma das manifestações, Maria teria instruído Juan Diego a recolher rosas 

em sua tilma (manto) e apresentá-las ao arcebispo Dom Juan de Zumárraga como prova 

da veracidade das aparições. Quando abriu o manto diante do prelado, a imagem de 

Nossa Senhora de Guadalupe surgiu impressa no tecido (Ilustração 7), o que levou o 

arcebispo a acreditar e autorizar a construção de um santuário no local indicado por 

Maria. Debiasi (2009, p. 64). 

Ilustração 7: Imagem de Nossa Senhora de Guadalupe na tilma de Juan Diego  

 
Autor: Juan Correa (1646–1739) Óleo sobre tela. 
Fonte: Debiasi (2009, p. 64) 



38  

O tecido da tilma de Juan Diego, composto de fibras de agave, é conhecido por 

sua fragilidade. No entanto, a imagem impressa (Ilustração 8) permanece preservada 

desde o século XVI, o que despertou o interesse de cientistas e estudiosos ao longo da 

história. Em 1666, foi instituída uma comissão de artistas e, no mesmo ano, uma junta 

científica analisou o manto, considerando a imagem inexplicável à luz das técnicas 

conhecidas. Diante das várias pesquisas e estudos inconclusivos cientificamente sobre 

o manto, em 1979, cientistas da NASA fizeram por dois anos um meticuloso estudo da 

imagem e mesmo utilizando as mais sofisticadas técnicas e dispondo de tecnologia de 

ponta para tal estudo, não encontraram nenhum sinal de pintura. Perceberam, no 

entanto, que a imagem está separada do tecido três décimos de milímetros, ou seja, a 

imagem está flutuando, não está impressa. Debiasi (2009, p. 65-66). 

Ilustração 8 – Imagem de Nossa Senhora de Guadalupe 

 
Fonte: Debiasi (2009, p. 59) 



39  

Desde a aparição, 25 dos 45 pontífices que se sucederam, emitiram decretos em 

relação à imagem. Entre eles, segundo o artigo publicado pelo site Minha Biblioteca 

Católica em 2022, o Papa Bento XIV declarou em 1754 que, 

[...]Tudo na imagem é milagroso, uma imagem que emana de flores colhidas de 
um solo completamente árido no qual só arbustos espinhosos podem crescer 
(…). Uma imagem que não se deteriora de nenhuma forma, nem em seu 
supremo encanto nem em sua cor cintilante (…). Deus não fez nada semelhante 
para nenhuma outra nação[...] 

Outros três papas ordenaram sua coroação, e o Papa João Paulo II rezou diante 

da imagem em todas as cinco visitas ao México, reconhecendo-a como ícone da fé latino-

americana Vatican News (2019). Juan Diego faleceu em 1548, aos 74 anos, e foi 

canonizado por João Paulo II em 2002, sendo reconhecido como o primeiro santo 

indígena das Américas. Sua figura é hoje símbolo da inculturação20 do Evangelho e da 

evangelização das populações originárias. Miranda (2021, p.57) 

As aparições da Virgem Maria em Guadalupe transformaram profundamente a 

história do catolicismo nas Américas, e a elevaram a Padroeira da América Latina. Ao 

longo dos séculos, teólogos, cientistas e artistas estudaram a imagem, mas a conclusão 

comum a esses esforços foi sua origem extraordinária e a permanência da ação divina. 

Nesse sentido, vale ressaltar a afirmação de Otto (2012, p.8)  

o elemento essencial da experiência religiosa é o Sagrado que, possui os 
elementos racional e irracional. O elemento racional possui aspectos mais 
imanentes, que se deixam ser conceituados pela linguagem e estão presentes 
nas elaborações reflexivas do ser humano. O elemento irracional, por sua vez, é 
aquele que extrapola os limites da linguagem, possuindo atributos sobre os quais 
o ser humano não se assenhora. 

Por conseguinte, o culto a Maria foi enriquecido com novas práticas devocionais, 

como o Rosário, as Ladainhas e as celebrações de festas marianas, que passaram a 

integrar o calendário litúrgico e a espiritualidade popular católica. Já o título, "Nossa 

Senhora", surgiu como forma de expressar reverência e devoção à aquela, que já era 

reconhecida pelos cristãos como a Theotokos (Mãe de Deus) e a Virgem Perpétua. Essa 

expressão reflete não apenas a veneração, mas também a relação pessoal e comunitária 

 
20 Inculturação - Adaptação da liturgia cristã para ser divulgada ou entendida por não cristãos. Fonte: 
https://www.dicio.com.br/inculturacao/ 
 



40  

dos fiéis com Maria, entendida como intercessora e mãe espiritual da humanidade.  

Portanto, a expressão em latim, Domina Nostra, que significa literalmente "Nossa 

Senhora", começou a ser amplamente utilizada na liturgia e na piedade popular a partir 

da Idade Média, especialmente com o florescimento do culto mariano no Ocidente 

Pellegrino (2001, p.58). 

Nesse ínterim, a designação foi consolidada nas línguas vernáculas com a 

evolução das devoções regionais e aparições marianas reconhecidas pela Igreja 

Católica. No Brasil, por exemplo, desde o século XVIII, com a devoção a Nossa Senhora 

Aparecida, o termo tornou-se central na religiosidade popular e na liturgia católica. 

E a piedade a Nossa Senhora Aparecida, padroeira do Brasil, remonta ao ano de 

1717, no contexto do período colonial onde, segundo a tradição, três pescadores — 

Domingos Garcia, João Alves e Filipe Pedroso — lançaram suas redes no rio Paraíba do 

Sul, nas proximidades da atual cidade de Aparecida (SP). Após várias tentativas 

infrutíferas de captura de peixes, os pescadores retiraram das águas uma imagem de 

uma santa negra, inicialmente o corpo e, posteriormente, a cabeça. A partir desse 

episódio, a abundância na pesca foi interpretada como um milagre, sendo essa narrativa 

um dos pilares desta devoção popular. Rodrigues (2012, p.44) 

Registro expresso pelo vigário João de Morais Aguiar no 1º Livro do Tombo da 

Paróquia de Guaratinguetá em 1757, demonstra como a Igreja registrou tal fato, 

No ano de 171921, pouco mais ou menos, passando por esta Vila para Minas, o 
Governador delas e de São Paulo, Conde de Assumar Dom Pedro de Almeida 
Portugal foram notificados pela Câmara os pescadores para apresentarem todo 
o peixe que pudesse haver para o dito governador [...] Entre muitos foram a 
pescar Domingos Martins Garcia, João Alves e Filipe Pedroso com suas canoas 
[...] “E principiando a lançar suas redes no porto de José Correa Leite, 
continuaram até o porto de Itaguaçu, distância bastante sem tirar peixe algum” 
[...] “ E lançando neste porto, tirou o corpo de Nossa Senhora, sem cabeça, 
lançando mais abaixo outra vez a rede tirou a cabeça da mesma Nossa 
Senhora.[...] continuando a pescaria, não tendo até então tomado peixe algum, 
dali por diante foi tão copiosa a pescaria [...] João de Morais Aguiar 

 
21 A narrativa citada foi redigida pelo vigário João de Morais Aguiar no 1º Livro do Tombo da Paróquia de 

Guaratinguetá em 1757. Observa-se, aqui, o fato de que “[...] houve um erro de dois anos, pois o Conde 
esteve em Guaratinguetá em 1717 e não em 1719” (Brustoloni, 1984, p. 36). Esta disparidade entre as 
datas deve-se à condição da narrativa, que foi realizada quarenta anos após o acontecimento. 



41  

A imagem, descrita acima é feita de terracota, possui cerca de 36 centímetros 

(Ilustração 9) e representa a Virgem Maria com feições típicas do barroco brasileiro. Com 

o tempo, essa devoção se espalhou pela região, impulsionada por relatos de milagres 

atribuídos à sua intercessão. No final do século XIX, a popularidade da devoção levou à 

construção de uma Basílica, e, em 1930, o Papa Pio XI declarou oficialmente Nossa 

Senhora Aparecida como padroeira do Brasil. Azzi (2004, p.53) 

Ilustração 9 - imagem original de Nossa Senhora Aparecida com manto. 

 
Foto: Thiago Leon/Santuário Nacional 
Fonte: ttps://g1.globo.com/sp/vale-do-paraiba-regiao/festa-da-padroeira 

 

Porém, em 1980, durante a visita do Papa João Paulo II, o Santuário Nacional de 

Aparecida (Ilustração 10) foi elevado à categoria de Basílica Menor22. Atualmente, trata-

 
22 Basílica Menor: Título Concedido pelo Papa a muitas igrejas ao redor do mundo por possuírem destaque 

em relação a devoção, peregrinação ou história. Enquanto que, Basílica Maior existem apenas quatro no 
mundo, todas em Roma (como a Basílica de São Pedro). Fonte: Salustiano, 2018 
 



42  

se do maior centro de peregrinação religiosa da América Latina, recebendo anualmente 

milhões de devotos. A festa de Nossa Senhora Aparecida é celebrada em 12 de outubro 

e constitui um feriado nacional no Brasil, consolidando a importância da figura mariana 

na construção da religiosidade e identidade cultural brasileira. 

 
Ilustração 10 – Passarela da Fé e o Santuário Nacional de Aparecida, ao fundo 

 
Foto: Por: Jair Prandi   
Fonte: https://www.viagensecaminhos.com/aparecida-sp/  

 
Em contextos de opressão e exclusão, a figura de Maria frequentemente se 

manifesta como presença consoladora, maternal e protetora. A aparição de Nossa 

Senhora de Guadalupe a Juan Diego, um indígena marginalizado, é um exemplo claro 

de como o símbolo religioso pode atuar como denúncia da exclusão e como afirmação 

da dignidade dos povos. Segundo Croatto, “o símbolo religioso carrega sempre uma 

crítica implícita à realidade vigente, ao mesmo tempo em que projeta a esperança de 

uma nova configuração” (2001, p. 152). Esse caráter de resistência também pode ser 

observado em Aparecida, surgida das águas do rio Paraíba no contexto do Brasil 

escravocrata, sendo depois proclamada padroeira do país. 

Seguindo a perspectiva das aparições e dos Dogmas marianos, em 1830, numa 

das aparições a Santa Catarina Labouré, Maria teria pedido que ela mandasse cunhar 



43  

uma medalha com a inscrição: “Ó Maria concebida sem pecado, rogai por nós que 

recorremos a Vós”. No entanto, foi apenas em 8 de dezembro de 1854 que o papa Pio 

IX proclamou o terceiro dogma mariano por meio da bula 'Ineffabilis Deus'.  

[...] A doutrina que sustenta que a beatíssima Virgem Maria, no primeiro instante 
da sua Conceição, por singular graça e privilégio de Deus onipotente, em vista 
dos méritos de Jesus Cristo, Salvador do gênero humano, foi preservada imune 
de toda mancha de pecado original, essa doutrina foi revelada por Deus, e por 
isto deve ser crida firme e inviolavelmente por todos os fiéis [...]. Monfort (2011. 
p.10) 

Embora, após a promulgação desse dogma, já não fosse necessária nenhuma 

outra comprovação para fins eclesiásticos, quis a Mãe de Deus pôr, ela própria, o ponto 

final nessa história de 18 séculos, ao responder aos reiterados pedidos da jovem 

Bernadette Soubirous de informar quem era, disse Ela, em Lourdes, na França em 1858: 

“Eu sou a Imaculada Conceição”. 

A aparição em Lourdes, está intrinsecamente ligada ao contexto do sofrimento 

humano e à busca por cura, sendo amplamente reconhecida no âmbito da fé católica 

como expressão de esperança e intercessão para os enfermos. Sua origem remonta às 

aparições ocorridas na cidade de Lourdes, no sul da França, em 1858, quando Nossa 

Senhora teria aparecido dezoito vezes à jovem camponesa Bernadette Soubirous, na 

gruta de Massabielle. Balthasar (1999, p.137) 

Em uma das aparições, a virgem teria indicado uma nascente de água na gruta, 

cuja utilização passou a ser associada a curas milagrosas. Conforme relato de Debiasi 

(2009, p. 24-25) 

[...]ela explicou que a Senhora pediu que ela bebesse da água da fonte. Todos 
viam que lá não havia fonte nenhuma, apenas um pequeno filete de água e por 
isso não deram ouvidos a vidente.  Eis que no dia seguinte, aquele filete de água 
estava realmente se transformando em uma fonte que logo desembocaria no rio 
Gave. Já neste dia, muitos doentes beberam daquela água e ficaram curados.  
Hoje se conhece esta fonte como “a nascente dos milagres”, e é estudada por 
um centro de médicos especialistas de Lourdes. 

Contudo, o reconhecimento oficial da Igreja ocorreu em 1862, quando o bispo de 

Tarbes, Dom Bertrand-Sévère Laurence, declarou que os eventos eram dignos de fé, 

autorizando a construção de um espaço litúrgico no local das aparições e, em 1876, foi 



44  

inaugurada a Basílica da Imaculada Conceição, também conhecida como Basílica 

Superior. Posteriormente, com o aumento do número de peregrinos, outras estruturas 

foram adicionadas ao complexo.  

Desde então, o Santuário de Lourdes (Ilustração 11) transformou-se em um dos 

mais importantes centros de peregrinação do mundo, atraindo milhões de fiéis que 

buscam conforto, cura e renovação da fé, através da veneração à imagem. (Ilustração 

11) 

Ilustração 11 - Santuario de Lourdes - França 

 
Fonte: https://www.lourdes-france.org/pt-br/  

 
 



45  

Ilustração 12 – Nossa Senhora de Lourdes – Lourdes (França);  
Destaque, Santa Bernadette Soubirous fotografada em 1861 pelo Pe. Paul Bernadou 

 
Foto: Gustavo Kralj  
Fonte: https://revista.arautos.org.br 

 

Isto posto, dando continuidade às narrativas sobre os caminhos percorridos 

pela devoção mariana ao longo da história, ainda que já existissem os três importantes 

documentos mariológicos anteriormente citados, foi elaborado e promulgado o último 

dogma mariano, da Assunção de Maria ao céu, em corpo e alma, proclamado por Pio 

XII, em 1º de novembro de 1950, na Constituição Apostólica Munificentissimus Deus, na 

qual declara que a Virgem Maria, terminado o curso de sua vida terrestre, foi assunta à 

glória do céu em corpo e alma. Essa proclamação nada diz sobre a morte de Maria, mas 

cautelosamente afirma: “[...] terminado o curso da vida terrestre.” Assim, a espiritualidade 

que o Mistério da Assunção inspira é aquela que promove a vida e o comprometimento, 

porque ela se vê projetada para dentro da eternidade gloriosa e divina. Pio XII (1950, 

p.33) 

É importante reconhecer que muitos dos elementos simbólicos que caracterizam 

as aparições marianas já estavam presentes na tradição católica, antes do séc. XIX. A 

originalidade deste período reside, sobretudo, na forma como o clero passou a se 

apropriar dessas manifestações, não apenas no intuito de regulá-las e controlá-las, mas, 



46  

principalmente, de reafirmá-las como expressões legítimas do sobrenatural em um 

contexto de crescente valorização da racionalidade e da ciência. 

Nesse cenário de tensão entre fé e razão, as aparições marianas foram 

reinterpretadas como sinais extraordinários da presença divina, representando a 

resistência do imaginário religioso frente ao avanço do racionalismo e do positivismo. O 

século XIX, portanto, marca não o surgimento, mas a consolidação de um modelo para 

tais manifestações, no qual agentes eclesiásticos exerceram papel decisivo, 

especialmente à luz do processo de ultramontanismo23 e da romanização24 da Igreja, 

que buscavam fortalecer a autoridade pontifícia e uniformizar práticas e crenças no 

mundo católico. (A saber, exploraremos esse assunto mais adiante). 

Já no início do século XX, a jornada que iniciamos sobre os principais 

acontecimentos relacionados a história da devoção mariana ao longo de dois milênios, 

culmina em um evento de ampla repercussão em todo mundo católico, evento esse 

conhecido como as aparições de Nossa Senhora em Fátima, Portugal.  Esse fato ocorreu 

entre maio e outubro de 1917, quando três crianças – Lúcia dos Santos e seus primos 

Francisco e Jacinta Marto (Ilustração 13) – relataram ter presenciado seis aparições da 

Virgem Maria na Cova da Iria, durante as quais foram transmitidas mensagens centradas 

na oração, penitência e conversão.  

Nas referidas aparições, Nossa Senhora teria revelado três segredos proféticos, 

abordando temas como a visão do inferno, a devoção ao Imaculado Coração de Maria e 

a consagração da Rússia bem como, o atentado contra um Papa. Esses relatos, 

causaram forte comoção levando milhares de peregrinos ao local ainda durante o 

período das aparições e nesse contexto, a Igreja Católica reconheceu oficialmente os 

 
23 O ultramontanismo [...]refere-se à doutrina e política católica que busca em Roma sua principal 
referência. Esse movimento surgiu na França na primeira metade do século XIX e tem por intuito a defesa 
do poder e as prerrogativas do Papa em matéria de disciplina e fé. Nos pontificados de Pio IX (1846 - 
1878) e de seu sucessor Leão XIII (1887 - 1903), intensificaram- se as ações da Igreja Católica no sentido. 
 
24 Romanização - ocorreu principalmente no século XIX e início do século XX, impulsionado pela ação da 
Cúria Romana e de ordens religiosas ultramontanas. 
 



47  

acontecimentos como alinhados à doutrina católica25, em 1930 Zimdars-Swartz (1991, p. 

47–65). 

 
Ilustração 13 – Os pastorinhos de Fátima: Lúcia, Francisco e Jacinta 

 
Foto: Reprodução/Internet 
Fonte: http://www.fatimaportugal.com.pt/Pastorinhos.htm 

 

Após rigoroso processo de análise e discernimento teológico, a devoção à Nossa 

Senhora de Fátima passou a integrar de forma significativa o repertório da piedade 

mariana contemporânea. Essa regulação das aparições, no contexto religioso, tem a 

missão de avaliar e reconhecer eventos que são alegados como aparições de seres 

sobrenaturais, como a Virgem Maria ou anjos, com o objetivo de garantir a autenticidade 

e evitar a propagação de falsas mensagens ou fenômenos que possam confundir ou 

prejudicar os fiéis. Nesse aspecto, revela debates dentro do campo religioso entre a 

religião oficial, hierárquica, doutrinal e a religião popular, afetiva, visual e experiencial. 

 
25 Doutrina católica - consiste no conjunto de ensinamentos, crenças e práticas oficialmente reconhecidos 

pela Igreja Católica, tendo como fundamentos principais a Sagrada Escritura (a Bíblia), a Tradição 
Apostólica e o Magistério da Igreja (a autoridade de ensino exercida pelo Papa e pelos bispos em 
comunhão com ele). Fonte: CIC – Catecismo da Igreja Católica (2000) 
 



48  

Como aponta Bourdieu (1994, p.21), “o campo religioso é um espaço de lutas simbólicas 

pelas definições legítimas do sagrado”.  

Fátima tornou-se assim, um dos mais importantes centros de peregrinação 

mariana do mundo, símbolo da espiritualidade católica e da crença na intervenção divina 

na história humana e é, sem dúvida, a mais profética das aparições modernas, levando 

ao seu Santuário (Ilustração 14), milhões de peregrinos anualmente, consolidando-se 

como um local de profunda devoção e reflexão espiritual. 

Figura 14 - Fátima - Recinto do Santuário 

 
Foto: Bruno Rosa 
Fonte: http://www.fatimaportugal.com.pt/index.htm 

Diante dos fatos supracitados, no contexto contemporâneo a devoção a Maria 

continua sendo um dos pilares do catolicismo, sua presença na história do cristianismo 

atesta sua importância como um elo entre a tradição religiosa e a vivência espiritual dos 

fiéis ao longo dos séculos.  

De maneira análoga, as aparições marianas como as de Guadalupe, Aparecida, 

Lourdes e Fátima, não apenas expressam uma continuidade da fé cristã na figura de 



49  

Maria, mas também revelam a íntima relação entre o sagrado e as condições históricas 

e culturais dos povos que as experienciam. Segundo Croatto, a experiência religiosa não 

é um fenômeno desligado da história: "A experiência religiosa acontece sempre numa 

conjuntura histórica concreta, através de linguagens culturalmente situadas" Croatto 

(2001, p.132). Assim, cada manifestação mariana pode ser compreendida como uma 

linguagem simbólica por meio da qual o povo interpreta e ressignifica suas angústias, 

esperanças e identidades diante do transcendente. 

As aparições marianas são compreendidas, em sua essência, como formas 

simbólicas pelas quais o sagrado se torna inteligível e acessível ao povo. Não são 

eventos desligados da realidade, mas manifestações que interpretam e respondem a 

demandas históricas concretas. Como afirma Croatto, “o símbolo religioso não é 

arbitrário, mas nasce da profundidade da experiência humana diante da realidade” 

Croatto (2001, p. 134). Assim, manifestações como Guadalupe (no contexto da 

colonização espanhola), Lourdes (no pós-revolução francesa), Aparecida (no interior do 

Brasil escravocrata) e Fátima (em meio às tensões do século XX) traduzem, por meio da 

figura de Maria, os anseios por consolo, justiça e proteção divina. 

Para Croatto, a linguagem da experiência religiosa é performativa, ou seja, ela 

atualiza o sagrado no cotidiano do crente. Nesse sentido, a devoção mariana, em suas 

múltiplas manifestações e aparições, representa uma forma de atualização contínua da 

presença de Maria como intercessora e mãe. “A experiência religiosa é uma fusão entre 

o dado cultural e o sentido profundo da existência humana diante do mistério” Croatto 

(2001, p. 140).  

Quando os fiéis relatam aparições de Maria, não se trata apenas de eventos 

místicos isolados, mas de hierofanias — manifestações do sagrado no mundo profano. 

Para Eliade (1992, p. 26), “uma hierofania implica a ruptura da homogeneidade do 

espaço profano pela irrupção do sagrado”. Em outras palavras, as aparições marianas 

transformam lugares comuns — uma cova, um rio, uma colina — em espaços sagrados 

que passam a ser centro de peregrinação e devoção. Assim, Maria se torna um ponto de 

ligação entre o humano e o divino, o cotidiano e o eterno, aparecendo em diferentes 



50  

culturas e momentos históricos como mediação do divino em chave maternal, próxima, 

compassiva e acessível ao povo simples. 

Ainda de acordo com Eliade, em O mito do eterno retorno (1992), o homem 

religioso vivencia o tempo de forma cíclica, revivendo constantemente os modelos 

primordiais do sagrado. Nesse sentido, as aparições marianas, independentemente do 

lugar ou do período histórico em que ocorram, são percebidas como a atualização de um 

mesmo arquétipo — a figura materna e intercessora de Maria.  

Cada manifestação como, Guadalupe, Lourdes, Fátima ou Aparecida, adapta-se 

às particularidades culturais de um povo, recebendo novos títulos e narrativas, mas 

preservando a essência simbólica que a conecta a todas as outras. Assim, o fenômeno 

não se limita a uma geografia ou época, mas se insere em um tempo mítico que, ao se 

renovar, mantém viva a presença de Maria nas mais diversas realidades. 

Doravante, faz-se necessário compreendermos, como essa devoção mariana se 

propagou em locais longínquos de sua origem, mais precisamente nos rincões do 

cerrado goiano, bem como, identificarmos quem são os partícipes sociais que a mantém 

e qual a cosmovisão possuem sobre o Sagrado. 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 



51  

1.2.  A religiosidade popular no Brasil  

 

Segundo Eliade (1992, p.93), a festa religiosa é a reatualização de um evento 

primordial, de uma história sagrada cujos atores são os deuses ou seres semidivinos. E 

a compreensão teórica desse tempo mítico, permite perceber que a devoção mariana 

não se restringe às grandes cidades ou aos centros religiosos oficiais, mas se propaga 

e se reinventa nos contextos mais remotos. No Brasil, essa propagação assume 

contornos próprios, moldada pelas características culturais, históricas e sociais das 

comunidades, que manifestam essa religiosidade popular em forma de ritos, festas e 

peregrinações que mesclam elementos da tradição católica oficial com práticas e crenças 

locais, muitas vezes herdadas de processos históricos de colonização, migração e 

intercâmbio cultural 

A religiosidade popular constitui uma das expressões mais marcantes da cultura 

e da espiritualidade do povo brasileiro, evidenciando um cristianismo vivido de forma 

híbrida, afetiva e comunitária. Essa forma de religiosidade não apenas reflete a fé dos 

fiéis, mas também revela um modo de compreender o mundo, de lidar com a dor, a 

esperança e a resistência cultural. Segundo Prandi (1997, p. 8), “a religião popular é uma 

prática simbólica viva, construída nas experiências cotidianas das comunidades, que 

reelaboram os elementos oficiais da fé cristã”. 

No contexto brasileiro, essa religiosidade, desenvolveu-se a partir da convivência 

entre as tradições indígenas, africanas e o catolicismo romano trazido pelos 

colonizadores, o que gerou manifestações religiosas plurais e profundamente enraizadas 

nas experiências locais. Como destaca Brandão (1986, p. 14), “a religiosidade popular é 

expressão de um catolicismo que se adaptou às condições da vida rural, das carências 

materiais e da esperança coletiva”.  

Envolvente, delicada, difusa, diversa e muitas vezes incompreendida, aparece a 
manifestação do povo frente à tentativa de uma força propositiva de se 
institucionalizar a divindade, em nosso caso, por meio da Igreja Católica que a 
promove, e que muito modestamente, é que ganha na força de seus agentes 

com o nome de Catolicismo Popular. Machado (2020, p. 123-124) 

Nesse sentido, é válido destacar o processo histórico que estrutura a vida  



52  

religiosa no Brasil, remontando ao século XVI. Durante o período colonial, o poder 

estabelecido promoveu o catolicismo como a religião dominante. Nessa época, a Igreja 

Católica era uma instituição que utilizava a religião oficial como um meio de controle 

social, político e cultural. 

Dessa maneira, a Igreja Católica esteve presente na formação histórica do Brasil, 

desde a chegada dos membros do clero católico ao território brasileiro durante o 

processo de conquista das terras pelos portugueses, devido às relações entre o reino 

português e a Igreja Católica Apostólica Romana. Fato ilustrado na pintura de 1861, 

imortalizada por Victor Meirelles no quadro “Primeira Missa no Brasil” (Ilustração 15), 

que retrata a missa celebrada na chegada de Pedro Álvares Cabral, em 1500, ao litoral 

nordestino brasileiro. 

Ilustração 15 - Primeira Missa no Brasil - MEIRELLES, Victor. 

 
Museu Nacional de Belas Artes, Rio de Janeiro 
Fonte:  https://angloresolve.plurall.net/ 



53  

Assim, os primeiros colonizadores portugueses trouxeram consigo a fé católica 

e estabeleceram o cristianismo como a religião oficial da colônia. A Igreja Católica 

desempenhou um papel significativo na educação, na organização social e no controle 

espiritual da população. Isso ocorreu por meio das missões, ditas religiosas, como as 

dos jesuítas, que buscavam a conversão dos povos indígenas.  

Nesse contexto, a Igreja Católica foi mais um instrumento de dominação 

utilizado na colonização do Brasil, uma vez que ela incentivou a obediência aos 

governantes e promoveu a moralidade - segundo seus critérios - e a ordem social, de 

forma a atuar como um instrumento de controle e estabilidade na colônia. Sob a 

autoridade da Coroa, a Igreja Católica buscava supervisionar e direcionar a vida dos 

colonos. Com isso, o aparato eclesiástico por meio de conventos, paróquias, 

irmandades, pregações, sacramento e celebrações religiosas, reforçava as normas 

morais a serem seguidas pela população, enquanto advertia sobre as penalidades 

reservadas aos infratores. 

No entanto, as distâncias enormes entre as cidades e/ou vilas até a zona rural 

bem como, as viagens penosas e dificeis, além do perigo de assaltos e doenças, 

acabava mantendo a instituição eclesiástica distante da vida do povo. Portanto, o 

catolicismo, sendo a religião oficial, encontrava-se mais vinculado à autoridade civil do 

que ao poder eclesiástico por causa do Padroado Régio. 

. Por sua vez, o Padroado se referia ao direito de autoridade da Coroa 

Portuguesa à Igreja Católica, nos territórios de domínio Lusitano. Esse direito do 

Padroado consistiu na delegação de poderes ao Rei de Portugal, concedida pelos 

papas, em forma de diversas bulas papais, uma das quais uniu perpetuamente a Coroa 

Portuguesa à Ordem de Cristo, em 30 de dezembro de 1551.  

A partir de então, no Reino Português, o Rei passou a ser também o patrono e 

protetor da Igreja, com as seguintes obrigações e deveres: a) Zelar pelas Leis da Igreja; 

b) Enviar missionários evangelizadores para as terras descobertas; c) Sustentar a Igreja 

nestas terras. O Rei tinha também direitos, que eram: a) Arrecadar dízimos (poder 

econômico); b) Apresentar os candidatos aos postos eclesiásticos, sobretudos bispos, 



54  

o que lhe dava um poder político muito grande, pois, nesse caso, os bispos ficavam 

submetidos a ele. Ao Imperador cabia o direito ao padroado (prerrogativa de preencher 

os cargos eclesiásticos mais importantes) e ao beneplácito (aprovação das ordens e 

bulas papais para que fossem cumpridas, ou não, em território brasileiro) Fragoso 

(1992, p.14).   

Conforme expõe D’Abadia (2014, p. 47) 

Por meio da ação do padroado régio a Igreja católica se difundiu pelo estado 
com a atuação das Bandeiras, em que religiosos acompanhavam os 
expedicionários colonizadores em suas missões, visto que conforme iam se 
instalando as atividades mineradoras também se construíam capelas, cada qual 
com seu padroeiro. Dada à edificação do trabalho e da atividade religiosa nas 
localidades, em seguida vinham o crescimento e expansão dessas áreas 
ocupadas pelos portugueses. 

A Igreja Católica mesmo não conseguindo acompanhar  de perto e com 

constância os ritos das localidades mais distantes,  assumiu funções de registro civil, 

educação, assistência social e organização de festividades, além de regulamentar a 

vida familiar e social. Em essência, a Igreja desempenhava um papel crucial na 

administração e no controle da sociedade, sendo fundamental para o Estado.  Após a 

Independência do Brasil, a Constituição de 1824 estabeleceu o sistema do Padroado 

Régio: 

Art. 5. A Religião Catholica Apostolica Romana continuará a ser a Religião do 
Imperio. Todas as outras Religiões serão permitidas com seu culto domestico, 
ou particular em casas para isso destinadas, sem fórma alguma exterior do 
Templo. 
Art. 102. O Imperador é o Chefe do Poder Executivo, e o exercita pelos seus 
Ministros de Estado [...]. 
II. Nomear Bispos, e prover os Beneficios Ecclesiasticos. 
XIV. Conceder, ou negar o Beneplacito aos Decretos dos Concilios, e Letras 
Apostolicas, e quaesquer outras Constituições Ecclesiasticas que se não 
oppozerem á Constituição; e precedendo approvação da Assembléa, se 
contiverem disposição geral. 

A partir do documento, constata-se, portanto, que houve uma certa restrição ao 

monopólio religioso da Igreja Católica. Oficialmente, esta instituição continuaria usufruir 

dos seus privilégios tradicionais por conta da relação de Padroado, tendo as suas 

despesas arcadas pelo erário público (art. 102, inciso II), o que também demandava a 

postura de colaboração da Igreja em assuntos do Estado. Atribuía-se à Igreja o dever 



55  

de garantir a disciplina social, dentro de certos limites e também executar tarefas 

administrativas as quais, a partir do advento da República, passaram a ser oficialmente 

atribuições do Estado, como os registro de nascimentos, casamentos e mortes. Dessa 

feita, os próprios sacerdotes eram tratados como funcionários públicos, recebendo 

salários da Coroa portanto, por força do Padroado, a Igreja se integrava com o Estado. 

Observa-se que, na prática o monopólio da Igreja Católica estava limitado, uma 

vez que no Art 5º:  “todas as outras Religiões serão permitidas com seu culto doméstico, 

ou particular em casas para isso destinadas”. Assim, “o direito à crença estava, portanto, 

estabelecido em sede de texto constitucional. Isso contudo, não configura plenamente o 

conceito de liberdade religiosa. Trata- se, antes, de uma concessão do que um direito 

subjetivo do indivíduo em face do Estado” e continua o autor: 

Este dispositivo da Constituição imperial (art. 5º) ocasionou uma série de 
percalços para outros contingentes de imigrantes vindos ao país a partir de 
1824, especialmente alemães, suíços e franceses, adeptos de credos 
protestantes. Esses tiveram que se amoldar ao direito dominante, mantendo 
seu culto em caráter doméstico e particular. Curiosamente, porém, pelo menos 
num lugar no interior do estado do Espírito Santo, foi construído um templo 
luterano ainda sob a égide da Constituição imperial, o que denota que, em 
termos práticos, o controle já não era mais tão rígido. O estabelecimento de 
imigrantes de tradição protestante, especialmente no Sul e no Sudeste, 
contribuiu para aumentar o colorido confessional em terras brasileiras. Em 
muitos povoados de imigração, praticamente toda a organização da vida social 
estava a cargo dos imigrantes, inclusive a construção e a manutenção de 
escolas, hospitais e cemitérios. Reimer (2012, p.53) 

A hegemonia da Igreja Católica, enquanto religião oficial do Estado, também foi 

sendo enfraquecida com a presença e atuação da maçonaria existente, no Brasil, desde 

a Inconfidência Mineira, a qual influenciada pelo positivismo difundia ideias liberais, 

como a separação do Estado e Igreja. 

Pelo exposto, observa-se que a relação entre a Igreja Católica e o Estado foi se 

desgastando ao longo de todo o século XIX. Com a Proclamação da República, em 1889, 

houve a concretização de ideais liberais no Brasil e, posteriormente, Ruy Barbosa 

redigiu o Decreto 119-A, de 7 de janeiro de 1890, o qual determinou a separação 

definitiva entre o Estado e a Igreja Católica Romana no Brasil. Teraoka (2010, p. 111) 

Assim, a influência do fator religioso na história do Brasil, é algo por demais 



56  

conhecido e tal compreensão situava-se, porém, até bem recentemente no contexto da 

história política que  ressaltava apenas atos oficiais, assim relativamente recente é a 

preocupação de estudo do fenômeno religioso e seus festejos, bem como de suas 

consequências na sociedade brasileira, ou seja, na alma do povo. Nesse sentido, 

observou  D’Abadia (2010, p. 16), 

toda essa predisposição e vínculo de ligação em disponibilidades de festas no 
país apresenta uma importância significativa: as festas, cada qual com seu 
significado específico, constituíram-se como um triunfo legítimo do povo  na sua 
formação histórica. 

Em Goiás, por exemplo, essa preocupação tardia pode ser observada através 

de vários fatores, porém, vale destacar, o processo histórico e social da região que em 

meio ao século XIX, ainda passava por uma transição. Saia de um período em que a 

mineração já não supria mais as necessidades e buscava aperfeiçoar um caminho que 

até então não era muito explorado, a agropecuária. Mas, a situação era desafiadora pois 

segundo Palacin (1994, p.13), havia uma estagnação econômica na agropecuária 

basicamente de subsistência naquele momento e,  

[...] o isolamento de Goiás em consequência da sua localização geográfica,  [...] 
a dispersão e pequeno número da população, o baixo nível cultural da mesma, 
[...] impediram a solução das questões administrativas, fazendo-as se arrastarem 
anos a fio [...]Machado (1978, p.53) 

Com este isolamento por falta de meios de comunicação, a educação também 

era deficitária, fazendo com que a cultura fosse um privilégio,  mesmo a religião formal 

era um tanto ausente em virtude da dificuldade de locomoção e das grandes distâncias 

entre as comunidades. Nesse contexto social de solidão e dificuldades, a religiosidade 

popular ganhou força no cerrado goiano. Embora Weber (1994, p. 321) não trate 

especificamente dessa região, sua observação sobre a experiência camponesa ajuda a 

compreender o fenômeno: “o destino do camponês está tão fortemente vinculado à 

natureza, tão dependente de fenômenos naturais, que ele em geral somente costuma 

tornar-se portador de uma religiosidade quando está ameaçado”. 

Em Goiás, essa religiosidade foi assumindo feições próprias, influenciada pela 

cultura sertaneja e pelos processos de interiorização da fé. As festas religiosas, as 

romarias, os terços e novenas, e a devoção aos santos — em especial a Maria, mãe de 



57  

Jesus — constituem práticas que sustentam a fé do povo goiano e que conferem sentido 

às relações sociais e à identidade regional. Sobre as festas, D’Abadia (2014, p. 81) alega 

que essas “têm uma relação cultural muito forte no estado de Goiás, pois, as festividades 

testemunham a experiência individual e coletiva da identidade de um povo, 

desenvolvendo e reafirmando os seus valores”. Dessa forma, todos os municípios 

goianos, possuem um padroeiro e festividades que os celebram, sendo que em alguns 

casos esses festejos existem a décadas ou mesmo, séculos. 

Nesse ínterim, pode-se afirmar que consolidou-se um “catolicismo popular, 

caracterizado pelo humanismo e ruralismo, em oposição ao caráter eclesial e às vezes 

autoritário do catolicismo oficial” Brandão (1985, p. 22), que tem seu sustentáculo 

dogmático e litúrgico. Em contrapartida, o catolicismo rural brasileiro sem esse apoio, 

limitou-se à festas coletivas, danças, e rezas que muitas vezes acontecem sem a 

participação de representantes oficiais da Igreja e com forte apelo ao culto de santos e 

padroeiros.  

Nessas comunidades, a religião adquiriu um estatuto de solidariedade grupal 

como forma de enfrentar as hostilidades da natureza pois, em falta dessas desobrigas 

eclesiais, segundo Nascimento  (2021, p. 69), “a família que muitas vezes transmitia o 

ensinamento religioso aos filhos.”   Insta salientar o que também observou Queiroz 

(1968, p. 119), sobre esse assunto 

A religião rústica brasileira, tem, pois, um papel, antes de mais nada, social. Seu 
segundo atributo é ser utilitária. Com efeito, o culto dos santos, a festa, a novena, 
as orações têm por objetivo assegurar a boa vontade dos seres sobrenaturais é 
o do ut des: Dou para receber em troca. De onde a possibilidade tanto do santo 
se zangar com seus devotos, quanto dos devotos se zangarem com o santo, 
acarretando os dois casos represálias de parte a parte.  

Assim, ao longo da história formaram-se em Goiás e em todo Brasil dois  

catolicismos: um clerical e oficial; e outro extraoficial e popular. Em virtude dessas 

peculiaridades distintas, ocorriam choques de poder quando o catolicismo oficial tentava 

prevalecer. Como bem observou Gomes Filho (2020, p. 52), no Brasil, a historiografia 

e  sociologia da religião católica não se distanciam desta tendência, apresentando quase 

sempre esta  divisão binária entre o oficial e o popular como a base para a compreensão 

do catolicismo no país. 



58  

Logo, os festejos inseridos na religiosidade popular goiana acabam se 

distanciando do catolicismo oficial em relação a mentalidade e à prática externa, a 

exemplo, a religiosidade professada pelas irmandades leigas, de caráter rústico, e que 

demonstrava a mentalidade rural da sociedade brasileira, sobretudo da sociedade 

goiana, cujas estruturas são basicamente rurais. Por consequência, D’Abadia, (2010, p. 

47), afirma, 

 “ao tratar dessa identidade territorial em sua ligação com a festa, as 
conviviabilidades com a terra do santo, em cada reencontro da celebração, 
fortalecem-se com o vínculo desse território com o habitante/devoto ou 
devoto/não habitante”. 

Sob essa perspectiva, a propagação desta devoção manifesta, impulsiona a 

movimentação religiosa popular da localidade, intensificando as práticas rústicas26 da fé 

católica. Além disso, esta devoção proporcionava também um meio de reunião, ação 

preciosa para quem vive distanciado de seus vizinhos já que, a comensalidade reflete a 

característica social humana de interagir e integrar-se em sociedade, porque, além de 

tudo, as festas populares completas são também uma demorada e uma deliciosa 

comilança. Brandão (2004, p. 27)  

Dessa forma aliaram-se a fé, a devoção e o encontro social ou lazer, às        

circunstâncias da época, para dar início a uma devoção popular que em muitos casos, 

permanecem firmes e consolidadas até hoje. De acordo com Hoornaert (1983, p.369), a 

origem do catolicismo popular brasileiro se deu pela busca da dignidade humana e 

fraternidade perdida pelo sistema colonial. Para ele, o catolicismo popular se tornou a 

cultura religiosa mais original e mais rica que o Brasil já produziu em seus anos de 

história. 

E, ao observarmos o enraizamento da religiosidade popular no Brasil e em 

Goiás, nota-se que tais expressões, para além da devoção, incorporam dimensões 

 
26 Práticas rústicas de religiosidade aqui referem-se a manifestações religiosas simples, muitas vezes 

oriundas de contextos populares ou rurais, que não seguem rigorosamente as normas litúrgicas da Igreja 
institucionalizada. São práticas marcadas por elementos da cultura local, sincretismos, simbolismos 
próprios e uma vivência da fé enraizada no cotidiano das comunidades. O termo "rústico" aqui não é 
pejorativo, mas indica algo ligado ao modo de vida tradicional, ao campo, à simplicidade e à oralidade. 
Fonte: Queiroz (p.105) 
 



59  

sociais, culturais e identitárias que se perpetuam no tempo. Esse cenário mais amplo 

fornece o pano de fundo necessário para compreender como, em localidades 

específicas, tais como Bonfim de Goiás, essas manifestações assumiram características 

próprias, moldando práticas religiosas singulares que marcaram profundamente a vida 

comunitária. Veremos a seguir como ocorreu o povoamento desse local e quais os 

principais aspectos de seu catolicismo popular.  

 

 

 

 

 

1.3. O Catolicismo Popular em Bonfim de Goiás  

 

Cada povo possui um berço biológico e muitas vezes, uma terra que escolhe 

para crescer e realizar seus sonhos, partindo desse pressuposto podemos adentrar à 

perspectiva da fundação da antiga Bonfim de Goiás, atual Silvânia, analisando os 

desdobramentos e impactos de sua fundação para a comunidade que ali nasceu ou 

escolheu viver.   

Silvânia (Ilustração 16), antiga Bonfim, expoente da cultura goiana está 

localizada no Sudeste goiano, na zona da Estrada de Ferro, a 82 km de Goiânia-Goiás, 

de clima tropical com inverno seco e verão chuvoso, é uma cidade segundo Borges 

(1981, p. 21), “de grande esplendor no passado, quer por facilitar a chegada dos produtos 

manufaturados dos centros maiores, quer pelo escoamento dos produtos regionais, 

mormente da agricultura, pecuária e matérias-primas. ” 

 

 



60  

Ilustração 16. Localização do município de Silvânia - Goiás 

 

Autor: Oliveira, T. M. Junho/2023 

 



61  

De acordo com Nascimento (2021, p.58), 

A localização privilegiada de Bonfim se dava principalmente pelo fato de estar 
encravado na rota comercial que ligava São Paulo, Vila Boa e Meia Ponte e ser 
um dos principais pontos de parada dos viajantes, tropeiros, boiadeiros e 
comerciantes durante a cansativa viagem que permitia a entrada em Goiás pelo 
sul goiano. Essa rota antes por uma estrada que passava por Santa Cruz, foi 
encurtada em grande quantidade de quilômetros com a criação do arraial de 
Bonfim e facilitou consideravelmente o escoamento de mercadorias.  

A história da antiga Bonfim remonta ao século XVIII, no contexto do avanço 

bandeirante e da exploração aurífera na região central do Brasil. Por volta de 1774, “a 

data efetiva da fundação é incerta” Nascimento (2021, p. 57), a descoberta de minas de 

ouro deu início ao povoado que hoje conhecemos como Silvânia. A formação da 

comunidade local ocorreu com a vinda de pessoas de diversas regiões do Brasil, atraídas 

pelo ouro e pela aspiração de uma nova vida. Na bagagem, além dos sonhos, trouxeram 

uma imagem de Nosso Senhor do Bonfim, e, para honrá-lo, construíram uma capelinha 

na praça dos ranchos, origem do arraial que ali surgira. 

Entretanto, como aponta Nascimento (2021, p. 57-58),  

entre tantas incertezas, o que há de certo é que o ouro encontrado nas lavras de 
Bonfim, embora fosse de boa qualidade, era escasso e incapaz de atender à 
desenfreada busca do homem pela riqueza. O aumento do número de 
garimpeiros, a modernização das técnicas de extração e outros fatores levaram 
ao rápido esgotamento do metal, a ponto de não mais ser encontrado sem longo 
e dispendioso esforço. Nesse período, as minas, abertas cada vez mais 
próximas ao arraial, chegaram a ameaçar o espaço urbano, engolindo a rua 
Santa Luzia. Apenas a Matriz do Senhor do Bonfim resistiu intacta, pois se 
acreditava que, sob ela, dormia uma serpente cuja fúria, se despertada, 
consumiria toda a cidade. 

Com o passar do tempo, a capelinha inicial foi elevada à categoria de Matriz do 

Senhor do Bonfim (Ilustração - 17 e 18). Marco da fundação da cidade e construída no 

sistema de gaiolas, o templo religioso possuía altares em estilo neoclássico e arquitetura 

colonial, sofrendo adaptações conforme relatado por Nascimento (2021, p. 58).  

Em meados do século XIX, período em que diversas igrejas de padroeiros e 
capelas da Capitania de Goiás foram demolidas, ampliadas ou reconstruídas 
devido ao crescimento populacional, a Igreja do Bonfim adquiriu a forma que 
conserva até os dias atuais: paredes de adobe e taipa de pilão erguidas em 
sistema de gaiolas, capela-mor, nave assoalhada e duas capelas laterais com 
piso em mezanela. 



62  

Ilustração 17 - Igreja bicentenária do Nosso Senhor do Bonfim27 

 
Fonte: https://igrejadobonfim-silvania-go.blogspot.com/2011 

 
Ilustração 18 - Igreja bicentenária (restaurada) do Nosso Senhor do Bonfim 

 
Foto: Romullo Carvalho 
Fonte: https://www.jornalopcao.com.br 

 
27 A Igreja do Bonfim passou por uma nova reforma recentemente, sendo reinaugurada no dia 30 de janeiro 
de 2025. O templo religioso, que é tombado como Patrimônio Histórico e Artístico pelo Estado de Goiás 
desde 1980, recebeu serviços de restauração do altar-mor, revisão das coberturas, forros, pisos, 
revestimentos de paredes, restauração dos elementos de madeira, sistemas elétricos e de dados, 
instalações hidros sanitárias, plantio de grama, arqueologia, museografia, dentre outras intervenções. 
Fonte: https://goias.gov.br/abc/igreja-do-bonfim-de-silvania-e-reformada/ 



63  

O viajante francês Auguste de Saint Hilaire (1975, p. 103-104), passando pela 

região em 1819, deixou o registro que o Arraial de Bonfim possuía pequenas dimensões: 

“Compõe-se de algumas ruas pouco extensas e de uma praça triangular, onde está 

situada a igreja de N.S. Jesus do Bom Fim. A igreja é muito pequena, mas à época de 

minha viagem estava sendo construída uma outra”. Completa afirmando que as casas, 

apesar de serem pequenas, eram bem conservadas. Outro viajante que deixou suas 

impressões sobre o lugar foi o austríaco Emanuel Pohl. Segundo ele, “as casas são 

pequenas, construídas de barro, cobertas de telhas. [...] Os moradores, que antes viviam 

da exploração do ouro, preferem agora, em razão do empobrecimento das lavras, a 

cultura de milho e legumes e a criação de gado”. Pohl (1976, p. 192) 

A religiosidade, assim, esteve presente desde os primórdios da formação do 

arraial, articulando fé e identidade coletiva. Não à toa, o próprio nome da localidade 

acompanhou essa trajetória devocional, segundo Borges (1981, p.29), de lá aos dias 

atuais, o município teve as seguintes designações: 

• Aproximadamente 1774 – 1833 – Capela ou Arraial do Senhor do Bom Fim 

• 1833 – 1857 – Vila do Senhor do Bom Fim 

• 1857 – 1943 – Cidade de Bonfim 

• 1943 – Silvânia 

Como evidencia-se, o topônimo de Bonfim sofreu alteração ao longo dos anos – 

inclusive na grafia – sendo que, em sua última modificação o nome escolhido foi Silvânia 

e, tal qual outrora, ocorreu por força de decreto-lei. Este por nº 8.305, de 31 de dezembro 

de 1943 e de acordo com Borges (1981, p. 29), “à época, se optou por Silvânia, com o 

objetivo de aclamar a influente família Silva28 e seu benfeitor maior – Vicente Miguel da 

Silva – consolidador do município, além de reverenciar seus inúmeros descendentes, 

 
28 Henrique Silva faz parte desta família. Ele nasceu em Bonfim no dia 18 de março de 1865, filho de 

Francisco José da Silva e de Ana Rodrigues de Moraes e Silva, e faleceu em 21 de maio de 1935, no Rio 
de Janeiro. Estudou na Escola Militar do Rio de Janeiro e foi fundador de vários jornais e revistas, com 
destaque para A Informação Goyana (1917 a 1935). Esta revista, editada no Rio de Janeiro tinha a 
finalidade de divulgar as riquezas existentes  no Brasil Central de modo geral, e em Goiás, em particular, 
com o objetivo de atrair investimentos e atenção do governo para estas regiões.   
 



64  

com renome no Estado e no Brasil. ”   

Antes da alteração do nome da cidade, com o apoio do Arcebispo de Goiás à 

época, Dom Emanuel Gomes de Oliveira, foi inaugurada a estrada de ferro. Batizada 

como Caturama, chamamento indígena que significa “boa sorte” Borges (1981, p. 30), a 

Estação Ferroviária (Ilustração 19) do municipio foi construída 6 km afastados da cidade, 

por desentendimentos entre a administração municipal da época e a administração da 

ferrovia.  

Ilustração 19 - Vista aérea da estação ferroviária de Silvânia-Goiás 

 
Foto: José Eduardo – 2023 

Isto posto, ainda sobre o nome ‘Bonfim de Goiás’, evidencia-se que a derivação 

da devoção a Nosso Senhor do Bonfim como outrora mencionado, reflete a íntima 

relação entre a formação territorial e a religiosidade católica. Como destacam Santos e 

D’Abadia (2021), a presença da fé católica no processo de ocupação goiana foi mais do 

que espiritual: funcionou como um elemento organizador do espaço e da identidade 

coletiva da população colonial. A fé popular e os marcos religiosos se integraram à 

paisagem física e simbólica da região. 



65  

No entanto, o culto ao Senhor do Bonfim, apresenta uma situação que causa 

estranhamento, o fato de o padroeiro aos poucos ir perdendo o seu protagonismo, ao 

ponto de ocorrer a substituição do seu culto patronal pelo de São Sebastião, que 

atualmente é a mais expressiva festa da cidade, ocorrendo sempre no mês de julho, 

enquanto o primeiro, não conta com novenas ou festejos. Como ressalta Nascimento 

(2021, p. 62), 

Destarte, compreendi que o silenciamento do culto ao Senhor do Bonfim, barroco 
e cruento demais para uma teologia da ressurreição, e a supressão das festas 
religiosas (congadas, festa da Santa Cruz, Império do Divino, reinado de Nossa 
Senhora do Rosário, juizado de São Benedito, procissão do encontro e do 
Senhor Morto e outras), em Silvânia especificamente, não aconteceram apenas 
por conta da dinamicidade com que as devoções se firmam e se deslocam, mas 
por questões de ordem cultural, social, política e, sobretudo, pastoral, no que 
incluo a atuação dos religiosos salesianos e a filosofia que impregnaram na 
comunidade, reconfigurando, com isto, o modo como se relaciona com o 
Sagrado. 

Logo, a partir de 1830, a Igreja do Rosário da Irmandade de Nossa Senhora do 

Rosário, passa a dividir as atividades religiosas com a Igreja do Bonfim e gradativamente 

ocupa a importância da antiga Matriz 

Em meio a desabamentos, constantes ameaças de demolição, reformas 
precárias e o consequentemente abandono pelos fiéis e pelo próprio clero, essa 
igreja, dedicada ao santo padroeiro da paróquia e da cidade, ainda se mantém 
como “lugar de memória” para muitas pessoas da comunidade, que nela fazem 
questão de ir rezar e cumprir suas obrigações religiosas. Nascimento (2021, 
p.58) 

Enquanto para muitos moradores da comunidade, a Igreja do Bonfim ainda se 

mantém como um espaço em suas memórias afetivas, para outros está relegada a um 

lugar de história. Isto posto, ao longo do tempo, é perceptível que as manifestações do 

catolicismo popular em Bonfim, adaptaram-se às transformações sociais e culturais, 

mantendo, contudo, elementos tradicionais como as novenas, procissões, rezas, folias e 

outras manifestações afins, que refletem a rica herança religiosa da região.  

Sob essa ótica, as Festas religiosas e outras celebrações de santos, assumiram 

um papel central, não apenas como expressão de fé, mas também como eventos que 

movimentam a economia e fortalecem laços sociais. Essas festas funcionam como 

momentos de reencontro entre os moradores, ajudando a manter a unidade da 

comunidade. 



66  

[...] o caráter social e familiar do catolicismo tradicional é percebido na estreita 
interpretação da religião com a vida social e comunitária. A religião era o núcleo 
firme da convivência, foi ela que impregnou todas as manifestações da vida 
social e comunitária. As festas e as manifestações religiosas constituíram uma 
forma de reunião social, verdadeira expressão comunitária, sobretudo nas 
regiões rurais, de engenhos e fazendas isoladas. O sagrado e o profano 
andavam unidos e juntos. As procissões e as festas religiosas quebravam a 
monotonia e a rotina diária, sendo na maior parte das vezes, uma das poucas 
oportunidades para o povo se distrair e divertir. Wernet (1987, p. 24-25) 

Em conformidade com isso, evidencia-se que o fim do ciclo minerador em Bonfim 

não significou apenas uma mudança econômica, mas também uma reconfiguração das 

expressões de fé e identidade coletiva. O catolicismo popular se fortaleceu como 

resposta às transformações vividas pela comunidade, funcionando como um elemento 

de continuidade e resiliência cultural e onde, práticas como festas religiosas e devoções 

populares ajudaram a consolidar Silvânia como um importante centro de fé e tradição 

em Goiás. Segundo Machado (2020, p. 30-31), 

a formação desta cultura do catolicismo popular brasileiro surgiu a muitas mãos, 
empréstimos e ritos. O que era oficial foi se diluindo nas mãos do povo, por 
necessidade de acesso e apego ao sagrado. As representações e informações 
ritualísticas contidas no que entendemos como diálogos possíveis de uma 
representação, ou religiões híbridas como hoje afirmam alguns estudiosos. 

O fim do período minerador promoveu um impacto profundo na organização social 

e econômica da região, e isso pode ser diretamente relacionado ao fortalecimento da 

religiosidade popular uma vez que, leva a uma reorganização fundiária, concentrando 

terras nas mãos de poucas famílias, o que reforça hierarquias sociais rígidas. Essa 

estagnação econômica também intensifica o isolamento geográfico e a localidade deixa 

de ser área de interesse, com isso, os padres também a migram para outros lugares, 

levando a uma dependência apenas de suas próprias estruturas sociais e culturais, o 

que favorece o catolicismo popular. A teoria levantada por Eduardo Hoornaert (1989, 

p.49), reforçando a ideia de que 

[...] o caráter social destas práticas religiosas, enfatiza que a festa, enquanto um 
ritual religioso, constituía-se em um interregno na labuta diária, dias especiais 
que fugiam do trivial singularizando a renovação de forças. Visita periódica de 
padres a regiões desprovidas de clero, a fim de proporcionar aos fiéis os 
sacramentos da Igreja, principalmente o batismo e o matrimônio. No século XVII, 
normalmente por carmelitas e franciscanos, no século seguinte por oratorianos 
portugueses e capuchinhos franceses e, ainda, por capuchinhos italianos e 
lazaristas, no século XIX, considerado o século por excelência das Santas 
Missões nos sertões do país. 



67  

A nascente sociedade goiana do século XIX que, estava em transição, saindo de 

um período em que a mineração tivera seu valor em destaque, e passando por um novo 

período, talvez de adaptação à nova situação, mas existia um sentimento de 

pertencimento à terra que não deixava que a palavra “estagnação” se tornasse intrínseca 

aos ânimos daquele povo, que apesar das carências e limites encontrados, não se 

deixaram abater, buscando aperfeiçoar um caminho que até então não era muito 

explorado, a agropecuária. Não foi diferente o caminho tomado pela cidade de Silvânia, 

como aponta Nascimento (2021, p.58) “mesmo com a decadência na exploração do ouro, 

muitas famílias insistiram em permanecer no arraial e se dedicar a outras atividades 

como a agricultura e a pecuária”  

Outrossim, o passado colonial e religioso de Bonfim está diretamente ligado à 

presença marcante da fé católica. Desde sua origem, foi marcada por manifestações de 

religiosidade popular, procissões, festas patronais e cultos locais, elementos que se 

mantiveram mesmo diante dos esforços posteriores de romanização, promovidos por 

setores da Igreja Católica a partir do final do século XIX. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68  

Cap. 2. A REPRESSÃO 

 

A dicotomia  entre a Teologia e a devoção popular, ocasionou um processo de 

romanização que impactou o desenvolvimento de muitas romarias espalhadas pelo 

mundo, a partir do século XIX.  Este foi um movimento paralelo e complementar ao 

ultramontanismo, caracterizado pela crescente adoção de costumes, práticas litúrgicas, 

estruturas organizacionais e orientações doutrinárias recebidas de Roma pelas igrejas  

e ordens religiosas, com o intuito de reprimir algumas manifestações religiosas e 

populares, que não estavam de acordo com os ritos oficiais. 

A seguir, trataremos sobre os principais aspectos e impactos que esses atos 

regulatórios provocaram na religiosidade popular brasileira e em especial, goiana. 

 

2.1  . A romanização religiosa no Brasil  

 

A Igreja Católica, enquanto instituição centralizada e hierárquica, sempre exerceu 

um controle significativo sobre as práticas religiosas em suas diversas manifestações. A 

eclesiologia29 da Igreja Católica se baseia na ideia de que há uma verdade única e uma 

doutrina oficial, o que implica em um esforço contínuo de regulamento das práticas 

populares, frequentemente vistas com desconfiança pela hierarquia eclesiástica. Essa 

regulação está relacionada à tentativa de evitar o hibridismo, que a Igreja associa a 

práticas heréticas ou supersticiosas. 

A imposição de um modelo institucional de religiosidade, muitas vezes, ignora a 

pluralidade de manifestações da fé presentes nas comunidades, como as festas 

populares, as devoções aos santos locais e os rituais de cura e proteção. Nesse sentido, 

a Igreja por meio de suas normas litúrgicas, tenta substituir ou suprimir as práticas não 

homologadas, como aquelas associadas ao folclore religioso e ao sincretismo afro-

brasileiro. Para a instituição, essas práticas não estariam em conformidade com a pureza 

doutrinária e a oficialidade exigida pela Igreja. 

 
29 Eclesiologia - Em essência, é a área da teologia que se dedica a compreender a natureza, a missão e a 

estrutura da igreja. Conjunto de doutrinas relativas à Igreja ou à história da Igreja. Fonte: 
https://michaelis.uol.com.br/ 



69  

Os atos regulatórios da Igreja Católica não se limitam apenas à tentativa de 

doutrinar as crenças, mas também buscam uma homogeneização dos rituais religiosos,  

“buscava retomar as determinações tridentinas, sacralizar os locais de culto, moralizar o 

clero, reforçar a estrutura hierárquica da Igreja e diminuir o poder dos leigos” Silva (2000, 

p. 72). E a imposição de práticas uniformes, como a liturgia oficial, muitas vezes entra 

em choque com a diversidade ritual das religiões populares.  

E, ao tentar uniformizar as formas de culto, a Igreja pode deslegitimar rituais 

regionais e locais que, apesar de não se encaixarem perfeitamente na liturgia oficial, são 

essenciais para a identidade religiosa de uma comunidade. Um exemplo, são as festas 

populares que combinam elementos católicos e de outras tradições espirituais, sendo 

vistos pela Igreja como uma ameaça à pureza da fé cristã. 

Com a regulação, muitas dessas práticas tornam-se invisíveis ou até 

criminalizadas, uma vez que são desvalorizadas pela hierarquia religiosa e pelos agentes 

de poder da Igreja como a atuação do Tribunal do Santo Ofício, as Constituições 

Primeiras do Arcebispado da Bahia e, posteriormente, o processo de romanização 

ocorrido a partir do século XIX aqui no Brasil. Destes, o primeiro instrumento regulatório 

utilizado no país com tal finalidade, foi o Tribunal do Santo Ofício. 

A primeira visita de um agente oficial do Tribunal do Santo Ofício ao Brasil ocorreu 

em 1591, conduzida pelo visitador Heitor Furtado de Mendonça. Embora a Inquisição 

portuguesa, instituída em 1536, não tivesse tribunal permanente na colônia, suas 

visitações inquisitoriais serviram como mecanismo de vigilância e disciplinamento da 

vida religiosa, punindo severamente, inclusive em Goiás.  

Nestas visitas, os agentes licenciados analisavam os pecados, promoviam 

celebrações, aceleravam casos e compilavam as denúncias. Como afirma Vainfas (1997, p. 

28) “nessas visitas, recolhiam-se denúncias, apuravam-se práticas consideradas 

heréticas ou supersticiosas e determinavam-se penitências, configurando uma instância 

de controle da doutrina católica no território colonial”. Ao todo, o Brasil teve quatro 

visitações oficiais (1591-1595, 1618-1620, 1627-28, 1763-1769), no entanto, nos períodos 

sem visitas, a Inquisição continuava ativa. 



70  

Tal atuação revela que a chamada romanização da Igreja no Brasil antecede o 

ultramontanismo do século XIX. Já no final do século XVI, o Santo Ofício, em sintonia 

com as diretrizes tridentinas (1545–1563), buscava uniformizar as práticas religiosas, 

restringindo manifestações locais que destoavam das diretrizes oficiais da Igreja Católica 

Romana. Segundo Laura de Mello e Souza (1986, p. 102), a Inquisição operava também 

como “instrumento de correção das crenças e costumes coloniais”, combatendo 

superstições, pajelanças e práticas de origem africana, ao mesmo tempo em que 

reforçava os sacramentos e a moral sexual.  

Tudo que se referia à igreja estava sob a jurisdição eclesiástica e do Rei, por força 

do Padroado. De acordo com o Direito Canônico, cabia ao bispo ou arcebispo a 

instituição das igrejas e seus benefícios. Esse movimento de centralização se 

consolidaria nos séculos seguintes, por meio de sínodos e constituições eclesiásticas, 

como as Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia (1707), redigidas por Dom 

Sebastião Monteiro da Vide, que traduziram de forma normativa o esforço de 

romanização na América portuguesa, Vide (2011, p. XV) impondo várias normativas nas 

vivências espirituais com regras severas a serem cumpridas.  

Segundo Flexor (2016, p. 208), chegando em 1702 e visitando todas as paróquias, 

o 5º Arcebispo, D. Sebastião Monteiro da Vide, sentiu a necessidade de proceder à 

“direção dos costumes, extirpação dos vícios, e abusos, moderação dos crimes, e reta 

administração da justiça [...]”Constituições (1853, p. XIX-XX) Cuidando da vida pastoral 

da Bahia, procurou “o aproveitamento espiritual e temporal, e a quietação de nossos 

súditos” Constituições (1853, p. XIX-XX) e tomou as providências necessárias para 

recompor a sociedade cristã, segundo as novas diretrizes. Promoveu, então, a melhor 

forma de disciplinar a sociedade, alegando que:  

[...] considerando nós, que as ditas Constituições de Lisboa se não podiam em 
muitas coisas acomodar a esta tão diversa região, resultando dai alguns abusos 
no culto Divino, administração da justiça, vida, e costumes de nossos súditos: e 
querendo satisfazer ao nosso Pastoral oficio, e com oportunos remédios tão 
grandes danos, fizemos, e ordenamos novas Constituições, e Regimento do 
nosso auditório, e dos oficiais de nossa justiça [...].Constituições (1853, p. XIX-
XX) 



71  

As Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia (Ilustração 20), na verdade, 

formavam um compêndio versando sobre normas eclesiásticas e que procuravam 

adequar o que preceituara o Concílio de Trento (1545-1563) às terras brasileiras e às 

suas peculiaridades. Como é possível perceber no trecho das Constituições Primeiras 

do Arcebispado da Bahia, 2ª edição, de 1853. 

E inquestionável, que as Leis disciplinares da Igreja se mudão, e se accomodão 
ás circuntancias do tempo, e que a Igreja, embora seja um Imperio distincto, e 
separado pelo que pertence ao espiritual dos fieis, com tudo está subordinada 
ao Imperio Civil. A Forma de Governo, as Leis pátrias, os diversos Codigos, 
adoptados por uma Nação Catholica, tem colocado a Igreja na indeclinável 
necessidade de modificar sua antiga disciplina. Eis o que encontramos nas 
presentes Constituições. Ellas forão feitas em tempo, que um Governo absoluto 
reinava em Portugal; o privilégio do cannonexistia em toda a sua extenção; o foro 
mixto era uma regalia dos Prelados; o poder de impor multas, de enviar ao aljube 
os sacerdotes, e mesmo aos fieis seculares, de degradar, ou desterrar a 
qualquer para a Africa, ou para fora do paiz estava ao arbítrio do Ordinario 
Eclesiástico;  finalmente o horrível Tribunal da Inquisição trabalhava com eficácia 
no Reio Portuguez.Debaixo deste ponto de vista foram feitas as Constituições 
do Arcebispado da Bahia. 

Ilustração 20 - Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia 

 
Figura by Gustavo Barbosa 
Fonte: https://www.researchgate.net/figure  



72  

Assim, antes mesmo do ultramontanismo — que apenas reforçou e centralizou 

em Roma esse processo —, a Igreja já vinha, desde o período colonial, impondo 

preceitos doutrinários e limitando o espaço da religiosidade popular. 

Como mencionado anteriormente, objetivando defender o poder e as 

prerrogativas do Papa em matéria de disciplina e fé, surgiu na França, durante a primeira 

metade do século XIX um movimento católico conhecido como Ultramontanismo. 

Marcado por uma série de ações da Igreja Católica, o movimento ultramontano 

podia ser percebido desde a submissão total das igrejas locais a Santa Sé ao combate 

de práticas religiosas não católicas. Muito se fala em ‘reforma’ ou até mesmo em 

‘romanização’ advinda deste movimento, onde se pretendia adequar as igrejas locais ao 

padrão romano instituído. A partir do final do primeiro Império se presenciou no Brasil 

um esforço contínuo, por parte dos ultramontanos, para reformar a igreja brasileira e 

levá-la à plena institucionalização de acordo com a Igreja Católica Apostólica Romana, 

a qual pertenciam.  

Isto posto, o principal aspecto do movimento ultramontano era conseguir de fato 

a romanização da Igreja, fazer com que o clero seguisse as especificações de Roma, 

como podemos ver em Silva (2001, p. 60-61):  

Entre outras questões, buscava retomar as determinações tridentinas, sacralizar 
os locais de culto, moralizar o clero, reforçar a estrutura hierárquica da Igreja e 
diminuir o poder dos leigos. As principais ações estavam voltadas para os 
seminários, com o objetivo de implementar uma teologia a serviço da formação 
pastoral, a partir da melhoria e ampliação da formação do clero brasileiro[...] . 
 

Desta feita, a reformulação dos dogmas da Igreja era inevitável, pois, as ideias 

liberais provindas do Iluminismo arraigavam entre a população mais esclarecida. “Com 

o culto católico cheio de características tidas como ‘supersticiosas’ oriundas do 

catolicismo popular, bem como pela notável força da classe leiga através das 

‘irmandades católicas’, desse modo, o clero se via compelido a se organizar” Barbosa 

(2013, p. 53). É neste cenário que veremos a atuação de dois dos principais 

reformuladores da fé católica em Goiás, os bispos D. Claudio José Ponce de Leão e seu 



73  

sucessor D. Eduardo Duarte e Silva, deste último nos ocuparemos a falar adiante, já que 

foi este quem trouxe a Goiás os padres redentoristas. 

Por conseguinte, evidenciamos através das reflexões propostas que a 

romanização religiosa no Brasil, foi uma tentativa de consolidação de um catolicismo 

mais uniforme e controlado pela Igreja Romana, que acabou não saindo exatamente 

como o esperado. Esse processo teve início no período colonial, mas se intensificou a 

partir do século XIX, com a maior centralização da Igreja Católica no Brasil. O objetivo 

da romanização era minimizar as práticas religiosas populares, que eram mais flexíveis 

e integradas aos costumes locais, e impor uma doutrina mais rígida e uniforme, seguindo 

os padrões estabelecidos pelo Vaticano. 

Todo esse processo teve um impacto direto na piedade popular, que passou a ser 

vista até com certo desprezo pela Igreja, visto que não estava em conformidade com a 

doutrina oficial. Isso não significou, no entanto, que as comunidades abandonaram suas 

práticas totalmente, ao contrário, elas muitas vezes foram adaptadas, criando um 

hibridismo religioso onde elementos locais e populares coexistiram com as práticas 

institucionais. 

A romanização no contexto religioso brasileiro, foi influenciada pela centralização 

e institucionalização da Igreja Católica também durante o período imperial, com o 

governo brasileiro buscando consolidar a religião católica como a religião oficial do 

Estado e dando continuidade ao Padroado. Após a independência, a Igreja Católica 

assumiu uma posição de destaque na sociedade brasileira, sendo uma das principais 

instituições a sustentar a ordem e os valores da nova nação.  

A romanização, portanto, buscou alinhar as práticas religiosas populares à 

doutrina oficial do catolicismo romano, restringindo manifestações de matriz indígena e 

africana, bem como algumas práticas que a própria Igreja havia incorporado ao longo do 

tempo, na medida em que o exercício do “controle” se tornou mais intenso. A partir desse 

movimento, o exercício da fé passou a estar sujeito a um controle mais rigoroso por parte 

da hierarquia eclesiástica. 



74  

O episcopado de D. Eduardo Duarte e Silva marcou o momento em que o 

catolicismo oficial entrou em confronto direto com as expressões do catolicismo popular 

em Goiás, evidenciando a tensão entre a orientação ultramontana e as práticas religiosas 

tradicionais do povo. Formado em Roma, na Universidade Gregoriana, onde 

permaneceu até 1875, D. Eduardo (Ilustração 21) assumiu a diocese em 1891. Desde 

sua chegada, empregou visitas e cartas pastorais como instrumentos de reforma, o que 

gerou atritos com lideranças políticas e irmandades leigas, especialmente no que se 

referia à organização das romarias. 

Ilustração 21 – Bispo Dom Eduardo Duarte e Silva  

 
Fonte: https://arquidiocesedeuberaba.com.br 

A fragilidade financeira das dioceses após a separação entre Igreja e Estado 

agravava-se em Goiás, cuja economia agrária era limitada, e levou o bispo a buscar 

alternativas como o aforamento de terras paroquiais e a tomada de controle sobre festas 

religiosas, em particular as romarias de Barro Preto, atual Trindade e a de Muquém, em 



75  

Niquelândia. Em Gomes Filho (2012, p. 142), podemos ver as tentativas do religioso em 

levantar fundos para a diocese,  

As capelas, que se tornariam paróquias, acabavam por possuir terrenos que 
cobriam cidades inteiras, algo que durante o Padroado não era visto como 
problema. Entretanto, com a separação entre Igreja e Estado esta situação se 
tornou insustentável: se por um lado o arrendamento destes territórios se tornou 
uma das saídas possíveis para a crise financeira da Igreja, por outro, o conflito 
com as intendências municipais era um desgaste que Dom Eduardo julgou 
desnecessário.  

O cenário em Goiás caminhava para um conflito aberto entre o bispado e parte da 

população, marcado por tensões políticas, econômicas e religiosas. As medidas iniciais 

de D. Eduardo, como o aforamento de terras e a arrecadação por meio de missas, 

dízimos e doações, mostraram-se insuficientes para suprir as necessidades financeiras 

da diocese. Diante desse impasse, o bispo decidiu assumir diretamente a administração 

das principais romarias populares. 

Essas festas possuíam características próprias, como a presença de jogos, 

comércio e excessos alcoólicos, elementos que, segundo D. Eduardo, não condiziam 

com a prática do catolicismo. Foi nesse contexto que se intensificou o embate entre a 

religiosidade popular e a disciplina ultramontana. Determinado a intervir, o bispo dirigiu-

se ao santuário de Barro Preto, buscando o controle da romaria do Divino Pai Eterno, 

episódio descrito por Vaz (1997, p. 85). 

Tendo já assumido o governo da diocese um mês após ter ocorrido a romaria 
anual, D. Eduardo perguntou ao tesoureiro da irmandade pela renda da festa, 
pelo cofre, pelo livro de contas e compromissos. Quanto aos livros, apareceu 
apenas o de compromisso, contendo apenas um simples visto feito por D. 
Cláudio durante visita pastoral, as anotações indicavam a distribuição da renda 
entre os membros da irmandade. O dinheiro arrecadado na festa, vinte e dois 
contos, nunca apareceu, pois tinha sido investido na compra de bois.  

Nota-se então, que os principais propulsores do conflito entre o bispo e os 

controladores da romaria foram de aspectos financeiros, pois a Igreja necessitava de 

uma fonte de rendas própria. Percebe-se que para dirimir os conflitos econômicos entre 

os interesses eclesiásticos e o desejo dos coronéis locais, foram necessárias algumas 

conversas e concessões da parte da Igreja, para que se evitasse contendas maiores. 

Assim, o bispo passava a nomear os componentes indicados pelos coronéis locais, e 



76  

estes deveriam prestar contas ao vigário da paróquia. 

Sabendo-se que é parte da tarefa do sacerdote indicar ou criar a doutrina a ser 

seguida, segundo Weber (2009, p. 314), 

Em todo caso, porém, o sacerdócio é incumbido da tarefa de determinar 
sistematicamente a nova doutrina vitoriosa ou a velha doutrina defendida contra 
os ataques proféticos, de delimitar o que é ou não considerado sagrado e de 
impregnar isto à crença dos leigos para garantir sua própria soberania. Nem 
sempre é a ameaça aguda ocasionada por uma profecia diretamente voltada 
contra os sacerdotes que faz fluir esse processo, antiquíssimo na Índia. Também 
o puro interesse na consolidação da própria posição contra possíveis ataques e 
a necessidade de assegurar a própria prática contra o ceticismo dos leigos 
podem levar a resultados semelhantes. 

No contexto goiano, a tentativa de uniformização das práticas religiosas implicou 

a orientação das festividades e cultos populares para os santos católicos, de acordo com 

as diretrizes da Igreja. Festas, celebrações e procissões passaram a ser organizadas 

conforme o calendário litúrgico e os princípios do ultramontanismo. A Igreja também 

intensificou sua atuação na educação, criando escolas e seminários para moldar a 

população segundo os valores católicos. O clero, especialmente bispos e padres, 

consolidou-se como figura central na evangelização e na regulamentação das práticas 

religiosas, contribuindo para um catolicismo mais centralizado. 

Em Goiás, esse processo de romanização pôde ser observado tanto nas cidades 

maiores quanto nas comunidades isoladas. As autoridades eclesiásticas buscavam 

estruturar a fé católica de maneira organizada, definindo liturgias padronizadas, 

construindo igrejas imponentes e restringindo rituais populares com elementos indígenas 

e africanos, como as festas de santos locais. As Congadas de Catalão, por exemplo, 

representam uma dessas expressões, em que a devoção a Nossa Senhora do Rosário 

é celebrada por meio de cortejos, danças e cantos de matriz afro-brasileira, configurando 

um espaço de resistência cultural que, apesar disso, sofreu tentativas de enquadramento 

pela Igreja, Ferreira (2021, p. 117). Nesse contexto, a romanização buscava integrar 

essas práticas ao sistema religioso oficial, mantendo alguma ligação com tradições 

locais, mas sob a direção da Igreja e muitas vezes adaptadas. 



77  

Ao longo do tempo, a Igreja Católica em Goiás procurou consolidar seu poder 

sobre a religiosidade popular, organizando festividades de santos e moldando práticas 

locais para se conformarem à doutrina oficial. Entretanto, apesar da romanização, o 

sincretismo entre crenças africanas, indígenas e católicas permaneceu vivo em muitos 

lugares. Cultos a santos como Nossa Senhora do Rosário se mesclaram com práticas 

locais, tornando-se manifestações de fé profundamente enraizadas na cultura goiana. 

As festas religiosas, sobretudo aquelas ligadas ao culto de santas, continuaram a 

ser momentos de expressão cultural e resiliência comunitária. A Igreja, mesmo buscando 

romanizá-las, teve que lidar com dinâmicas culturais próprias, como as procissões e 

romarias, heranças de Portugal. Como observa Del Priore (1994, p. 23): 

Tais atos devocionais irradiaram-se da Bahia, pelas mãos dos missionários e 
inundaram a colônia. Assim, São Jorge a cavalo, acompanhado de guarnições 
militares e autoridades, São Sebastião, padroeiro contra a peste, a fome e a 
guerra, Santo Antônio casamenteiro, Corpo de Deus e Almas, entre outros, 
cruzavam as vilas de diferentes capitanias de Norte a Sul. 

Assim como em outras regiões do Brasil, o catolicismo popular contribuiu para a 

formação das identidades locais. A romanização buscou adaptar a religiosidade popular 

aos valores da Igreja Católica, ainda que nem sempre preservasse os elementos da 

cultura regional. Mesmo com essas medidas, a religiosidade popular goiana manteve 

identidade própria, mesclando tradições e criando uma expressão de fé que, embora 

muitas vezes alinhada à Igreja, refletia modos de vida e costumes do interior do Brasil. 

À luz dessa análise, a estratégia de D. Eduardo pode ser compreendida como 

uma tentativa de centralizar e normatizar a fé popular em sua diocese. Diante da 

escassez de clero, iniciou uma reforma eclesiástica que culminou, em 1894, com sua 

viagem a Roma, obtendo da Santa Sé a vinda dos missionários redentoristas bávaros, 

que assumiram a administração dos principais santuários e romarias, consolidando o 

projeto de romanização em Goiás. 

 

 



78  

 

2.2  A ação redentorista nos rincões do Brasil   

 

 

Os redentoristas fazem parte de uma ordem religiosa fundada no século XVIII, 

com uma missão evangelizadora voltada para a renovação da Igreja Católica, 

especialmente entre os pobres e em áreas afastadas.  

A Congregação do Santíssimo Redentor, conhecida como Ordem dos 

Redentoristas, foi fundada em 1732 por Santo Afonso Maria de Ligório, ou na grafia 

original, Afonsus Marie Antony John Francis Cosmos Damien Michael Angelo Gaspard 

de Liguori, Bispo e Doutor da Igreja, nascido em 27 de setembro de 1696, em Marianella, 

perto de Nápoles, no Sul da Itália (Ilustração 22), em uma família nobre napolitana. 

Deixou a carreira jurídica ao perceber o abandono espiritual das classes mais pobres e 

a frieza pastoral do clero secular de seu tempo. Em meio ao contexto europeu do século 

XVIII — marcado pelo racionalismo iluminista — o fundador dos redentoristas propôs 

uma renovação missionária baseada na misericórdia e na proximidade com os pobres.  

Ilustração 22 – Santo Afonso Maria de Ligório 

 
Fonte:  https://www.a12.com/redentoristas/santos-e-beatos/santo-afonso-de-ligorio 



79  

O contexto histórico-religioso da fundação é significativo: a Igreja Católica 

enfrentava tensões internas e externas. De um lado, o avanço do pensamento iluminista 

colocava em xeque as tradições religiosas e a autoridade da Igreja; de outro, crescia a 

necessidade de evangelização das populações rurais e periféricas, que viviam à margem 

das estruturas eclesiásticas formais. Foi nesse cenário que Santo Afonso organizou uma 

congregação voltada para a evangelização dos mais carentes, especialmente os pobres 

das zonas rurais. A missão redentorista ficou sintetizada em seu lema: Evangelizare 

pauperibus misit me — “Enviou-me para evangelizar os pobres” Lc (4:18), e na frase 

bíblica que inspira a congregação: Copiosa apud eum redemptio — “Junto dele há 

abundante redenção” Sl (130:7). 

A proposta pastoral dos redentoristas consistia na realização de missões 

populares, na administração dos sacramentos e na promoção da devoção mariana, 

especialmente sob o título do Perpétuo Socorro. Afonso desenvolveu também uma nova 

abordagem teológica e moral, contrária ao rigorismo jansenista30 e centrada na 

misericórdia de Deus. Sua teologia moral, marcada por um profundo senso pastoral e 

realismo humano, tornou-se referência na Igreja Católica e lhe rendeu o título de Doutor 

da Igreja em 1871.  

O impacto sociocultural da Congregação do Santíssimo Redentor estendeu-se por 

diversos países e contextos, sempre com forte presença nas camadas populares. 

Promoveram não apenas a assistência espiritual, mas também a construção de igrejas, 

escolas e centros de formação, além de uma intensa produção editorial de cunho 

devocional e catequético. Segundo Barbosa (2013, p. 56), a Ordem Redentorista chegou 

ao Brasil no dia 21 de outubro de 1894, no Rio de Janeiro, assim seguindo para São 

Paulo, chegando os designados a Aparecida no dia 28 de outubro, e os que foram 

 
30 Rigorismo jansenista - se desenvolveu no século XVII e XVIII, com raízes nas ideias de Santo 

Agostinho sobre a graça e a livre vontade, defendia uma visão pessimista da natureza humana, 
enfatizando a necessidade da graça divina para a salvação e a condenação da maioria das pessoas por 
causa do pecado original. O rigorismo jansenista também se manifestava em uma preocupação mórbida 
com o Inferno, a pureza sexual, o rigor moral e a autoridade clerical. Santos (2011, p.19) 
 



80  

destinados para Goiás seguiram para Uberaba, indo a cavalo até chegarem a 

Campininhas no dia 12 de dezembro.  

Vinda da Alemanha, como parte de um esforço da Santa Sé para reforçar 

o processo de romanização da fé católica local, sua atuação nas regiões centrais e 

periféricas do país teve papel decisivo na consolidação de uma religiosidade alinhada às 

diretrizes do Vaticano, o que incluiu, muitas vezes, a repressão de manifestações 

religiosas consideradas não institucionais ou excessivamente populares, como as 

romarias espontâneas e as devoções surgidas de visões, como as aparições da santa 

Menina na região do Engenho Velho, antiga Bonfim, por exemplo – sobre as quais 

trataremos adiante.  

A ordem se espalhou rapidamente pelo Brasil, e em Goiás, eles desempenharam 

um papel significativo na propagação de determinadas imagens e narrativas religiosas, 

que foram incorporadas ao imaginário popular da região. Como aponta Gomes Filho 

(2012, p.144):  

A missão redentorista em Goiás, inicialmente, se organizou da seguinte forma: 
um padre na paróquia de Campininha e os demais realizando as chamadas 
“desobrigas” em lombos de burros pelo interior do estado: “seis meses na 
missão, seis meses em casa, por causa da chuva”, foi o acordo estabelecido por 
Padre Wiggermann com Dom Eduardo, ainda na Alemanha. 

 O progresso espontâneo da religiosidade popular desenvolvido no Brasil e em 

Goiás, sofreu alguns colapsos com a interferência do poder eclesiástico nos festejos 

tradicionais regionais, e, as tentativas de impor o modelo do catolicismo oficial, muitas 

vezes esbarrou nos hábitos das irmandades leigas locais como afirma Gomes Filho, em 

sua obra mais recente (2020, p. 53), 

a entrada dos ideais ultramontanos se deu com formação e  substituição de 
bispos, que, por sua vez, empreendiam transformações na formação do clero e 
administração eclesiástica junto às irmandades leigas em suas respectivas 
dioceses, todavia, não sem encontrar resistências e diversos          conflitos. 

Com a chegada dos missionários redentoristas a Goiás, torna-se evidente a 

importância dessa ação pastoral junto à comunidade. Essas 

 



81  

visitas em desobriga do capelão, as passagens rápidas e espaçadas dos padres 
missionários e as visitas de romaria fechavam o ciclo de momentos em que 
os camponeses escutavam da Igreja a sua  doutrina e recebiam dela algum 
sacramento,  Brandão (1985, p. 22). 

E como missionários, “os redentoristas procuraram cumprir seu papel de 

evangelizadores, levando os ensinamentos cristãos e tentando cristianizar os festejos 

populares” Gomes Filho (2018, p. 145). Assim, a romanização que implicava na 

modificação de costumes locais, aconteceu também com embates          e disputas, mas, 

estas missões na região, ao longo do tempo acabaram desarmando opiniões que se 

opunham à ação da Igreja à época tratada neste estudo. Tal afirmação é refletida na 

atuação clerical redentorista em prol do desenvolvimento da educação goiana, haja 

vista as escolas criadas e o incentivo advindo deles ao aprimoramento intelectual 

goiano.  

Em Goiás, a ação redentorista se expandiu rapidamente, com a fundação 

de seminários, casas missionárias, escolas e a publicação de periódicos como o 

Santuário da Trindade (1922–1931), veículo destinado a difundir a fé católica, combater 

‘heresias’ e consolidar a hegemonia da Igreja no interior, Silva (2017, p. 88). Nesse 

ínterim, a atuação de missionários como Pe. Pelágio Sauter, que percorreu povoados 

distantes levando sacramentos e pregando missões, criou um elo profundo entre o 

modelo de catolicismo romanizado e o povo do interior, Silva (2017, p. 95). 

No entanto, a partir de medidas eclesiásticas adotadas pelas dioceses, no intuito 

de adequar os festejos populares às leis da Igreja, extinguiu-se muitas irmandades leigas 

e até romarias. Um exemplo disso é o que ocorreu na região de Bonfim que, de acordo 

com Nascimento (2021, p. 73) 

o resultado, além do apagamento das associações leigas, fundadas no século 
XVIII e XIX, o silenciamento e a supressão do culto a Nossa Senhora do Rosário, 
Divino Espírito Santo e São Benedito com cavalhadas, folias, juizado, reinado, 
congadas e império 

Exemplo marcante desse processo ocorreu no município de Silvânia, 

quando, o governo diocesano esteve sob a liderança de dois bispos que imprimiram 

caráter decisivo à reforma católica em Goiás. Dom Eduardo Duarte e Silva (1891–1907) 

articulador da vinda dos redentoristas e a criação de instituições de formação do clero, 



82  

alinhando-se ao ultramontanismo, Azzi (2008, p. 243). E, seu sucessor, Dom Prudêncio 

Gomes da Silva (1907–1922), mantenedor da mesma linha de ação, apoiando-se na 

obra dos missionários e fortalecendo o combate às práticas consideradas supersticiosas. 

Nesse sentido, é valido ressaltar que foi neste período e sob o governo diocesano de 

ambos, que ocorreram as supostas aparições da Santa Menina, na região do Engenho 

Velho (Ilustração 23 e 24). 

 

Ilustração 23. Delimitação aproximada da região do Engenho Velho  

 
Autor: OLIVEIRA, Tania Maria de. Julho/2025 

 



83  

 

Ilustração 24. Mapa de localização – Silvânia e a região do Engenho Velho  

 

Autor: Ícaro Felipe Soares Rodrigues. Julho/2025 



84  

Tendo em vista que, nessa época a realidade paroquial ainda era marcada 

pela presença de padres seculares de longa permanência, em Silvânia, a paróquia do 

Senhor do Bonfim estava sob o cuidado do Pe. Gomes Pereira da Silva, cuja atuação 

refletia um modelo de clero pré-romanização: próximo do povo, tolerante às práticas 

devocionais populares e menos inclinado à imposição de normas rígidas. Sua presença 

marca a transição entre um catolicismo mais tradicional/popular e o projeto ultramontano 

que se consolidaria depois. Ao falecer, deixou bens que permitiram obras posteriores, 

inclusive os recursos que seu sucessor usaria para reformar a matriz em 1915. 

Após sua morte, foi nomeado para sucedê-lo na paróquia de Silvânia, o Pe. 

Salomão Pinto Vieira31, em 5 de janeiro de 1915, Livro do Tombo I (1915, Folha 3), 

representando a entrada plena da disciplina romanizadora.  Como ex-reitor do seminário 

diocesano, Pe. Salomão iniciou ampla reforma na matriz, financiada pelos recursos 

deixados pelo Pe. Gomes, incluindo reconstrução do altar-mor, instalação de gradis e 

construção da torre dos sinos, Livro do Tombo I (1915, Folha 15). Em 1920, adquiriu uma 

nova imagem do Senhor do Bonfim, vinda do Rio de Janeiro, Livro do Tombo I (1920, 

Folha 27). Sua atuação refletia a obediência às normas e a vigilância sobre práticas 

populares. 

 
 
 
 

 
31 Padre “Salomão Pinto Vieira nasceu em Santiago de Besteiros, concelho de Tondela, Portugal. Em 

1896, com 14 anos, fez uma primeira viagem ao Brasil, na companhia de um amigo do seu pai, mas não 
se tendo adaptado, regressou no Verão de 1897. Dedicado ao sacerdócio, frequentou os seminários de 
Viseu e Beja, tendo-se ordenado padre em Évora e celebrando a sua ‘missa nova’ em Bo Aldeia em 
06.08.1906. Paroquiou e foi professor do ensino primário em Salreu, Cadima (Cantanhede) e no Banho 
(hoje Termas de S. Pedro do Sul). Em 1910, após a Proclamação da República, foi perseguido pelos 
esbirros da primeira República, acusado de perturbação da ordem pública com os seus sermões, detido e 
preso, na Semana Santa de 1911, tendo estado em prisão até Junho desse ano.  
Solto depois desses eventos, continuou a pregar e, não se sentindo seguro, embarcou para o Brasil em 
finais (dezembro) de 1911, deixando a sua família inconsolável. A partir daí a sua vida decorreu no Brasil, 
em localidades diversas. Voltou a Portugal em 1931, onde esteve de junho até setembro, tendo depois 
regressado ao Brasil com intenção de voltar definitivamente. Porém uma doença pulmonar atacou-o 
fortemente e acabou por falecer aí em 16.10.1933, e do nosso conhecimento, foi sepultado no cemitério 
de Campos de Jordão” (depoimento obtido por Lucas Pedro do Nascimento, com o sobrinho e homônimo 
Salomão Pinto Vieira via e-mail, em 18/02/2021).  Nascimento (2021, p. 293) 

 



85  

 
Ilustração 25 – Padre Salomão Pinto Vieira 

 
Fonte: https://www.facebook.com/photo.php?fbid= 

 

De acordo com o Livro do Tombo I (1915, Folha 42), em 1912 o Padre Salomão 

soube do caso da Santa do Engenho Velho e já havia concluído que era ‘embuste’. E em 

1913 visitando Monsenhor Gomes entre julho e agosto, soube “a verdade dos fatos e a 

sua condenação”. Quando ele chegou, a devoção ainda não havia sido extinta e segundo 

seu relato, de vez em quando em maio, se reunia gente na capela, rezavam, cantavam 

e faziam procissões. 

Há 400 metros da capela, Padre Salomão assentou e benzeu um cruzeiro, onde 

as pessoas às vezes rezavam o terço. Pensou que desviando a devoção, a encaminharia 

por seu “verdadeiro sentido”. Provavelmente isso foi antes de 1917, pois nesse ano o 

bispo durante a visita ouviu o caso do padre e o repreendeu. No entanto, Padre Salomão 

achou a repreensão justa uma vez que, não tinha cumprido o que o bispo havia 



86  

determinado desde 05 de abril de 1909. O bispo mandou lavrar em ata a condenação 

sobre a devoção e a aparição da santa, pois ele considerava ilusão de uns e crendice de 

outros. 

As pessoas foram proibidas de ir ao Engenho Velho por motivos de religião. Os 

padres foram proibidos de benzer imagens para o Engenho Velho e celebrar as missas. 

Em 1917, após a visita do bispo, o padre levou a imagem do crucificado, fechou a porta 

e levou a chave embora, deixando a capela só com um nicho, uma caixa vazia e quatro 

castiçais. Essa ação não surtiu o efeito pois, um mineiro que vivia nas proximidades, 

arrombou a porta e continuou as rezas. Nesse momento, o Padre entendeu que era 

preciso ir devagar. 

Como transcrito anteriormente, em 1920 Padre Salomão encontrou com o 

professor ambulante João Messias Castello Américo, recebeu dele o jornal o lidador e 

só então teve acesso a portaria a que se referia o bispo. Portaria de 03 de março de 

1909. Ainda em 1920, Padre Salomão dizia que um mineiro ‘tresloucado’, de uns 30 

anos, que vivia perto da capela mantinha a “grosseira superstição”. Por isso ele tentou 

destruir a capela e edificar outra, há uma légua de distância, mas em vão.  

O conflito permaneceu e o ano de 1920 findou com poucos resultados, muitos 

conflitos entre as famílias e desmoralização das moças que afirmavam terem visto a 

Santa Menina e seus relatos foram considerados por Padre Salomão, como “grosseiras 

supertições”, Livro do Tombo I (p. 43).  No tópico seguinte, descreveremos como foi o 

início dessa devoção popular. 

 

 

 

 

 

 



87  

 

2.3  . A romaria do Engenho Velho: A glória desta santa é uma glória milagrosa     

 

 A romaria pode ser compreendida como uma manifestação de religiosidade 

popular que envolve o deslocamento de fiéis a um lugar considerado sagrado, 

geralmente em busca de bênçãos, graças ou em cumprimento de promessas.  

O termo deriva de “Roma”, cidade que, na cristandade ocidental, se consolidou 

como destino privilegiado de peregrinações devido à centralidade do papado e ao culto 

aos mártires, especialmente após 330 d.C. quando o imperador Constantino deu início a 

construção de basílicas e santuários, que depois serviriam de locais de jornadas de fé, 

em busca de visitação aos túmulos dos mártires Pedro e Paulo e outros santos 

martirizados no século I do Cristianismo. No entanto, é importante salientar que, embora 

o termo romaria surja em alusão a Roma, as caminhadas, peregrinações ou jornadas em 

busca de conexão com o sagrado, existem desde os primórdios da humanidade, como 

já descreveram Mircea Eliade (1993), Leroi-Gourhan (1964) e Julien Ries (1995). 

Como afirma Franzin,  

As romarias cristãs surgem, assim, a partir do ano 380 d.C., quando o 
cristianismo se tornou a religião oficial do Império Romano, na época do 
imperador Teodósio I. O período da Pax (Paz) Romana contribuiu para que os 
cidadãos e as cidadãs do império pudessem viajar com certa segurança pelo 
território romano até o Oriente Médio. (2019, p. 26) 

 A palavra romaria é, por si mesma, carregada de sentidos que ultrapassam o 

âmbito etimológico e se abrem a interpretações simbólicas. Sua origem como já 

mencionado, remonta à prática de se dirigir ao centro da cristandade ocidental e sede da 

autoridade papal, entretanto, ao ser apropriada pelo catolicismo popular, especialmente 

no Brasil, o termo passou a designar não apenas a ida a Roma, mas qualquer 

deslocamento devocional em direção a um lugar considerado sagrado, onde a presença 

do divino se torna sensivelmente experimentada.  



88  

Nessa apropriação popular, a própria grafia do termo romaria pode sugerir um 

trocadilho revelador: em sua composição encontram-se “Roma” e “Maria”, ou seja, a 

conjunção simbólica entre a instituição eclesial e a devoção popular. Nesse sentido, 

“Roma” representaria a dimensão normativa, institucional e universal da Igreja Católica, 

que prescreve dogmas, ritos e disciplina, enquanto “Maria”, por sua vez, evoca a 

dimensão afetiva, intercessora e próxima da religiosidade popular, sendo a figura 

materna à qual o povo recorre em busca de acolhimento e esperança.  

Assim, a romaria também pode ser compreendida como uma síntese que une 

esses dois polos: o de Roma Igreja, com seu peso de tradição e autoridade, e o de Maria 

da fé popular, com sua carga de afeto, emoção e proximidade com a vida cotidiana. Essa 

leitura simbólica permite reconhecer que a romaria, mais do que uma peregrinação, é 

um espaço de tensão e de encontro entre o oficial e o vivido, entre a norma e a 

experiência, entre a imposição da instituição e a criatividade da devoção popular. 

No Brasil, a tradição das romarias chegou trazida pelos portugueses no período 

colonial e herdou delas muitas características, assumindo contornos próprios, 

associados tanto à devoção mariana e aos santos de especial veneração popular, quanto 

à fusão de elementos culturais indígenas, africanos e ibéricos.  

Mais do que um simples ato de fé individual, a romaria constitui-se como um 

fenômeno coletivo que articula dimensões espirituais, sociais, culturais e até 

econômicas. Ela expressa a busca de proximidade com o sagrado, mas também reforça 

identidades comunitárias, promove encontros festivos e reitera tradições transmitidas 

oralmente ao longo das gerações. Podendo ser entendida como um espaço simbólico no 

qual se entrelaçam a devoção religiosa, a memória coletiva e a resistência cultural. 

Destarte, Sanchis (1992, p. 86) define as romarias como: 

Um caminhar, muitas vezes penoso, doloroso até, em condições 
voluntariamente precárias, por isso demorado, mas cheio de encanto – imersão 
na natureza selvagem e encontros lúdicos no caminho – até a concretização da 
apresentação e presença do peregrino a um ‘Santo’: santuário próximo ou 
longínquo, Sagrado feito gente com quem se conversa, se troca bens, energia e 
saúde (promessas), perto de quem se vive uma pequena porção de tempo, o 
tempo feito Festa: comida, bebida, encontros, danças; até a volta para um 
quotidiano transfigurado, já na espera de outra romaria. 



89  

As primeiras romarias de que se tem registro no Brasil, datam dos séculos XVII 

e XVIII. Como alguns exemplos temos, a romaria de Bom Jesus da Lapa, no sertão 

baiano (1691); Nossa Senhora Aparecida, em São Paulo (1717); Nossa Senhora 

d’Abadia do Muquém, em Goiás (1748); Senhor do Bonfim, em Salvador, na Bahia 

(1750); São Francisco das Chagas, em Canindé, no Ceará (1775); Nossa Senhora do 

Círio de Nazaré, no Pará (1793). Uma acentuada peregrinação aos santuários, ocorreu 

no século XVIII em razão do ciclo do ouro e consequentemente do crescimento 

migratório, principalmente em direção às regiões dos sertões, onde havia as minas de 

ouro e, também, escassez de ordens religiosas. Estas por sua vez, ocupadas em 

evangelizar o litoral deixava o sertão mais para os leigos do que para os clérigos. 

No sertão, as romarias ali nascidas, mantinham formas de devoção popular e se 

desenvolviam com expressões culturais do povo. Segundo Rosendahl (1997, p.144), 

As imagens eram encontradas por pescadores, índios, aventureiros, e o aspecto 
milagroso da aparição da imagem evidenciava a vontade divina que escolhera 
esse lugar para ser destinado ao culto. [...] elas representam uma tentativa 
popular de valorização da fé e da moral católica, em oposição aos males trazidos 
pelo ouro. 

Já no final do século XIX, a Igreja incomodada com o afastamento que o 

catolicismo brasileiro apresentava em relação à doutrina oficial, buscou retomar o 

controle das romarias do sertão, submetendo-as ao crivo da romanização e delegando 

aos bispos esse processo que teve como consequência, a rejeição de muito dos valores 

culturais negros e indígenas.  

Em Goiás, as primeiras romarias surgiram no século XVIII, no contexto da 

explosão aurífera regional, a partir da chegada das bandeiras paulistas, das missões 

jesuíticas e da vinda de muitos imigrantes, sobretudo portugueses que fugiam da crise 

econômica e social que assolava seu país, e era provocada em boa parte por acordos 

comerciais desfavoráveis, principalmente com a Inglaterra como o Tratado de Methuen32. 

 
32 “Já em Portugal, o principal produto de exportação era o vinho, que sofreu no século 16 violenta 
competição com o vinho francês, prevalecendo esse último. Em guerra permanente com a Espanha, 
Portugal foi constrangido em 1705 à assinatura do contrato comercial conhecido como Tratado de 
Methuen, no qual procurava salvar sua indústria vinhateira a troco de exclusividade com a Inglaterra na 



90  

Nessa perspectiva, para compreender a origem da romaria do Engenho Velho, 

região da atual Silvânia, Goiás, é necessário identificar o histórico de uma conhecida, 

valorosa e respeitada família dessa região, proprietária das terras onde ocorreu o caso 

das aparições da Santa Menina e, onde existe uma capela em que os descendentes e 

moradores circunvizinhos, se reúnem para missas, terços e festejos da comunidade. 

Tomaremos como referência para o histórico dessa família o livro escrito por um de seus 

descendentes, o Padre Jovandir Batista da Silva, intitulado “Família Batista – dos 

mistérios universais aos contos regionais”.  

Segundo o Pe. Jovandir Silva (1999, p. 45-54), a história da família Batista tem 

início na cidade de Patos de Minas, por volta do ano de 1850, onde um jovem aventureiro 

daquela cidade por nome João Batista da Silva, com seus 17 anos, órfão de pai, tendo 

apenas a mãe e não se sabe com certeza se tinha irmãos, foi convidado pelo afamado 

boiadeiro Francisco ou simplesmente Xico Mineiro33, para ajudá-lo a atravessar a cidade 

com uma grande boiada. João, empolgado atravessou não só a cidade, mas o Estado 

de Minas Gerais e, em busca de uma nova história, deixou tudo para trás e em Goiás 

iniciou a grande família Batista. De acordo com Silva (1999, p.47), 

Francisco revoltado disse aos gritos que não queria confusão com pai de 
ninguém. Ele no mesmo tom disse que poderia ficar tranquilo, pois não tinha pai, 
apenas mãe, e esta posteriormente entenderia o seu ato, pois já havia dito a ela 
que qualquer hora sairia atrás de uma dessas boiadas. Francisco então percebe 
a carência daquele rapaz que não tinha muitos companheiros, amigos, apenas 
a pobre mãe que apesar de ser a única pessoa34 que tinha, queria também deixá-
la.  

 
compra de seus tecidos e ferragens. No fim das contas, grande parcela de ouro extraído em Goiás serviu 
para o pagamento das indústrias inglesas, fomentando em boa escala a famosa Revolução Industrial da 
Inglaterra e por essa forma irrigando as sementes do atual sistema econômico capitalista. Depois da 
Independência do Brasil, eram tão grandes as dívidas externas do Brasil para com a Inglaterra, que as 
minas de ouro goianas e as de Minas Gerais foram oferecidas aos capitais ingleses como forma de 
pagamento da dívida nacional, com pouco sucesso ao que parece.” Bertran (2002, p. 54-55) 
33 Francisco é o nome dado ao boiadeiro que compõe esta história. Não se sabe seu nome verdadeiro. 
Joana Batista (filha de Leonso), acha que é José Maria. Nesta história, para poetizar melhor o sentido, vou 
chamá-lo de Francisco, o Xico Mineiro. Silva (1999, p. 45). 
 
34 Aqui ocorre uma situação distinta, ao mesmo tempo em que é dito que João Batista só tinha a mãe, um 
pouco adiante é descrito um diálogo entre Francisco e João e, na oportunidade quando perguntado pelo 
boiadeiro se tinha irmãos, João responde que sim, tinha dois mas não sabia por onde andavam. (Silva, 
1999, p. 47). 



91  

Depois de alguns dias de viagem, Francisco, João Batista e a peonada chegaram 

à fazenda Alegria, município de Bonfim, interior de Goiás. Nesta fazenda, João foi 

acolhido por Dona Ana ou simplesmente D’nana, que doravante tornou-se sua mãe 

afetiva, tendo em vista que ela o acolheu carinhosamente ao saber que se tratava de 

alguém desassistido de família. Com o passar dos anos, João tornou-se o boiadeiro forte 

na fazenda de D’nana. Sobre o início de sua numerosa família, existem duas versões 

descritas no livro de Padre Jovandir (1999).  A primeira, faz saber que em uma de suas 

viagens conduzindo as boiadas, se deparou com uma indígena35 e não havendo ela lhe 

dito o nome, partiu dele a ideia de chamá-la de Joana, mais tarde ela se tornou sua 

esposa, embora não buscamos comprovações, por fugir do escopo da presente 

pesquisa.  

A outra versão segundo Silva, é contada por uma das netas de João Batista, filha 

de Leonso. Ela conta que Joana, é filha da senhora D’nana, a dona da fazenda onde 

primeiro João chegou. Sendo correta essa ou a versão anterior, fato é que João Batista 

teve como companheira uma senhora chamada Joana, e foi a partir de então que firmou 

sua vida de fazendeiro.  De acordo com Silva, os registros de batismos dos filhos de 

João Batista, constam o nome da mãe como Joana de Araújo Mello, ao que tudo indica 

não houve um casamento formal deste casal. 

Após essa união teve início a história de um grande fazendeiro, respeitado e 

possuidor de muitas terras. A terra era vazia, tudo mato. Para ser dono de uma certa 

extensão bastava defini-la e se dizer dono, Silva (1999, p. 54). De João Batista da Silva 

e Joana de Araújo Mello nasceram treze filhos, seis homens e sete mulheres, são eles: 

Maria Gesuína Batista da Silva; Maria das Dores Batista da Silva; Antônio Batista da 

Silva; Ana Batista da Silva; Isolina Batista da Silva; Isordina Batista da Silva; Idalina 

Batista da Silva; Idelonso Batista da Silva; Maria Cândida Batista da Silva; João Batista 

 

35 Silva destaca, que, é importante lembrar a história de porque esses índios vieram para essa região, pois 

suas origens são de mata fechada, estilo selvagem, mas agora muito já foi mudado. Eles vieram para o 
sertão devido os portugueses bandeirantes terem invadido as colônias indígenas e os expulsado para 
outras regiões. (Silva, 1999, p. 51) 

 



92  

da Silva (Batistinha); Leonso Batista da Silva; Alonso Batista da Silva e Geronso Batista 

da Silva.  

Após a morte de dona Joana, João Batista já com idade avançada, ficou muito 

sentido e decidiu entregar a fazenda a seus filhos. Assim, concluímos que o garoto 

isolado do interior do Triângulo Mineiro, conseguiu realizar seu sonho de ser boiadeiro e 

no interior de Goiás constituiu família, se tornou muito rico e deixou como legado uma 

numerosa descendência. (Ilustração 25 e 26) 

Ilustração 26 – Festa da Família Batista – Engenho Velho/2024 

 
Fonte – OLIVEIRA, Tania Maria de (junho/2024) 

 



93  

Descendência esta onde, alguns integrantes com quem consegui falar, preferiram 

não entrar em detalhes sobre os acontecimentos envolvendo as supostas aparições da 

santa menina. Embora tenham sido extremamente cordiais e receptivos em suas 

propriedades, inclusive durante o festejo de encontro da família (ilustração 25), realizado 

na área de convivência da atual Capela do Engenho Velho, preferiram fazerem a entrega 

do livro que relata a história da família e que foi escrito por um de seus integrantes, 

deixando claro que a versão por eles aceita é a contida no referido exemplar. 

 
Ilustração 27 – Mandala com a árvore genealógica - João Batista (Filho) 
(Batistinha e seus 326 descendentes, atualmente) 

 
Fonte – OLIVEIRA, Tania Maria de (junho/2024) 

 



94  

Em relação ao nome do local donde se originou essa numerosa família, não se 

tem fontes que indicam concretamente o porquê do nome Engenho Velho, mas, sabe-se 

que os primeiros moradores desta região trabalhavam com a moagem da cana e talvez 

por isso, tenha derivado daí esse nome. Embora a história do velho Batistão tenha se 

sobressaído, o mais velho proprietário da região é conhecido por senhor Chandico e 

além dele, a conhecida D’nana e o Sr. Antônio Zacarias. Destes, não se tem história da 

descendência. 

Se havia engenho para a moagem de cana, havia também a necessidade de 

numerosa mão de obra e a utilização do sistema escravocrata era a característica forte 

do país nesta época. Como não havia a cerca de arame, com a chegada dos grandes 

boiadeiros tornou-se impossível garantir a defesa de uma grande área de lavoura.  Silva 

(1999) afirma que,  

A boiada então, fez parar a moagem de cana. O grande engenho foi substituído 
por um menor, pois uma pequena lavoura de cana, assim como o arroz, o feijão, 
etc., já era possível pastorear a boiada para não invadi-la e causar a destruição. 
O velho engenho, construído com madeira de lei, ainda ficara por muito tempo 
diante dos olhos que por ali passavam, mas apesar de sua dureza, chegara seu 
fim. Diante dos olhos ele desapareceu, mas continuou presente na mente dos 
grandes Senhores de Engenho, mas estes também passaram. O nome Engenho 
Velho jamais passou.  

Sobre essa região o que impressiona muito, é o fato deste ponto ter se tornado 

um forte atrativo religioso a partir de um misterioso e polêmico fato, a história da aparição 

de uma “santa menina”. Misterioso pois o conto de visões não partiu de uma única 

pessoa e, polêmico pois, há dois relatos mais comuns sobre os acontecimentos. O 

primeiro foi descrito pelo Padre Jovandir (1999), que narrou o que ouviu de seus parentes 

mais velhos ao longo de sua pesquisa para o registro da história de seus antepassados.  

Sua descrição para os fatos apresenta ausência de datas e alguns pontos 

divergentes em relação ao registro oficial da Igreja, contido no Livro do Tombo 01 da 

Paróquia de Bonfim e no relatório feito pela comissão formada pela diocese de Goiás, 

para averiguar o acontecido. De acordo com Silva (1999), três meninas sendo elas, 

Teolina, Maria Luzia e ‘Hirriqueta’ (grafado com “i” mesmo), esta última filha de Chandico 



95  

conhecidamente, o morador mais antigo da região, afirmavam verem juntas, uma santa. 

A seguir a narrativa exata contida no livro de Silva (1999, p.47) 

Elas se iludiram tanto com esses aparecimentos, que pessoas importantes, entre 
as quais o velho Batistão, começou a dar atenção aos comentários das meninas. 
Já havia muitas pessoas admiradas com o caso da aparição. Agora, com a 
atenção de pessoas importantes, respeitadas, era sinal de que algo realmente 
estava acontecendo. A partir de então, a atenção de toda região do Engenho 
Velho, o restante da família Batista e pessoas de outras regiões do Bonfim, 
começaram a se voltarem para o caso da santa que aparecia para as três 
meninas.  Essa santa, tida, mais como uma outra menina que após uma terrível 
febre, não resistira e ali havia sido sepultada, e realmente havia o túmulo desta 
menina, fazia coisas impossíveis ao mundo humano. O interessante é que 
apenas as três meninas viam essas coisas impossíveis. Diziam que a santa 
menina passava sobre espinheiros, sobre lagos, matas, e nenhum mal que com 
certeza seria provável a um ser humano, acontecia a ela. Já em outro momento, 
as três meninas mostravam manchas de sangue no chão e diziam que a santa 
estava sangrando. Isso tudo foi cada vez mais impressionando as pessoas que 
ali observavam as meninas relatarem as aparições, e com tamanha rapidez, a 
fama se espalhava cada vez mais pelas regiões do Bonfim. Os fatos chegaram 
a tal ponto que algumas pessoas tiveram a iniciativa de preservar o túmulo da 
menina ali no meio daquele campo. Uma bonita cerca de madeira foi feita ao 
redor do túmulo, uma pequena fonte d’água que havia ao lado foi calçada com 
pedras, e assim, outros cuidados, outros enfeites, fizeram daquele lugar um 
ambiente agradável, cada vez mais, novas pessoas se sentiam motivadas a 
visitarem o local. Um certo dia, uma multidão de pessoas reunidas naquele local 
levaram um grande susto. As meninas repentinamente se põem a gritar, chamam 
a atenção do povo e apontam. “ Olha ela ali...” e saem correndo em direção ao 
observado. Correm pelas pastagens, estradas e sempre dizendo: “_ Está ali...”, 
“_ Tá acolá...”, “_ Saiu, foi pra lá...”. E assim foram andando, correndo pela região 
afora sem perceberem o quanto já tinham distanciado do túmulo da menina. 
Nisto tudo, cada vez mais pessoas juntavam-se atrás das três meninas. Tanto 
andaram que chegaram à casa do velho Batistão. Deve dar mais ou menos uns 
cinco quilômetros de distância. Na casa alguns muito cansados, outros não tanto, 
Batistão leva o maior susto com aquele povão à sua porta. Às pressas abre a 
porta para saber o que estava havendo e depara com as três meninas gritando, 
“_ Entrou na casa do João Batista...”. Batistão, juntamente com o povo que 
conseguira entrar na casa põe-se atrás das meninas pela casa afora. No quarto 
de Batistão, “_ Entrou no oratório do João Batista...”. Este era um gigantesco 
oratório de madeira, que por coincidência estava aberto. Certamente Batistão 
estava numa de suas longas orações quando o povão chegou. O mais que 
depressa, Batistão corre e bate com tamanha força a porta do oratório e diz 
aliviado. “_ Se ela entrou aí dentro quero ver ela sair”. O pessoal todo atento, um 
silêncio permanece por alguns instantes, mas as meninas novamente fazem a 
festa. “_ Olha ela lá...” Apontam rumo a janela do quarto, mas do lado de fora da 
casa. Assim, sem mais sem menos, sai aquele povão e se põe a correr na 
esperança de ver alguma coisa. Mas até o momento, apenas as três meninas 
viram o mistério. O velho Batistão, um tanto quanto sem entender, e um pouco 
impaciente, decide dar um novo rumo àquela história. João Batista, juntamente 
com outros fazendeiros, mandam chamar várias autoridades, não podendo faltar 
a presença do bispo, para analisarem o caso. O objetivo era o de dar uma 
explicação lógica para aquele povo, pois do jeito que estava não podia continuar. 
A partir de então, começou um longo interrogatório, relatos das situações, 
investigações dos diversos locais, do túmulo da menina, etc. Um trabalho 



96  

bastante demorado, mas apesar de as autoridades ainda não terem uma 
resposta, não se ouviu dizer que as três meninas tivessem visto alguma coisa.  

Por outro lado, a versão oficial da Igreja sobre a aparição da santa, é apresentada 

pelos párocos de Bonfim respectivamente, padre Gomes e depois seu sucessor padre 

Salomão Vieira em registros sobre a Santa do Engenho Velho, no Livro do Tombo I, 

(1915-1928, Folhas 42-43), a saber, 

A santa do Engenho Velho – Soube do caso quando em fevereiro de 1912 passei 
pela primeira vez no bairro campo aberto – campo formoso – passei para Goyaz. 
Pelo que ouvi, conclui: É embuste. Não tive conhecimento dos actos do governo 
diocesano sobre este famigerado caso quando fui encarregado dessa Parochia, 
pois não encontrei no archivo parochial algum documento. Entretanto ouvi de 
Monsenhor Gomes, anterior vigário, meu antecessor, quando em 1915 estive em 
Bomfim nos meses de julho e agosto em visita ao mesmo, a verdade dos fatos 
e a sua condenação. Quando vim para a Parochia procedi de acordo com o que 
tinha ouvido, mas não sabia os termos precisos e os limites da condenação 
justissima. Aquela devoção porém não tinha ficado (ilegivel), de vez em quando 
normalmente em maio reunia-se gente lá na capela, rezavam o terço, cantavam, 
faziam procissões, etc. Pensando que desviando a devoção e encaminhando-a 
em verdadeiro sentido, terminaria de vez com aquelas coisas revoltantes tendo 
sido buscado para benzer uma crus colocada numa propriedade vizinha a 
sudeste da capela e desta distante uns 400 metros, cedi e benzi a crus que foi 
cercada e ali começaram a rezar às vezes o terço. Quando V. Ex. ª Rev.ma 
visitou essa parochia em 1917, contei-lhe o caso da cruz e as razões que me 
moveram, o que me valeu uma justa repreensão do Rev. Bispo por eu não ter 
cumprido o que V. Ex. ª Rev.ma. havia determinado em 1909 (portaria que não 
existe no arquivo) e em 3 de março de 1909, pelo que V. Rev. mandou lavrar na 
ata de visita a renovação da condenação daquela devoção, aparição da santa, 
etc. Em virtude disto tratei de processar pelos meus paroquianos antigos 
assinantes do “O Lidador” este jornal, desse tempo: Na visita paroquial deste 
ano de 1920, encontraram-no com o professor ambulante João Messias Castello 
Américo, e conversando sobre o caso disse-me que possuia o dito nº do jornal. 
Pedi-o, enviou-me e vou archivá-lo no archivo da parochia, depois de transcrever 
o que era.  Portaria nº 2 manda transcrever no Tombo da Parochia. Do jornal 
deliberavam (ilegivel) oficial da diocese de Goyaz “ O Lidador” de O4 de março 
de 1909. Governo Diocesano. A “Santa do Bonfim”. Portaria nº 2. Dom Prudêncio 
Gomes da Silva, por mercê de Deus e da I. C. Apostólica. Bispo da provincia de 
Goyaz. Aos Rev.mo párocos e sacerdotes da diocese de Goyaz. Havendo-nos 
recebido da comissão nomeada pela nossa portaria de 3 de janeiro do corrente 
ano e composta pelos párocos de Bomfim, Corumbá e Bela Vista e dos Rev. mos 

Augusto Curado Fleury, Manoel Francisco Bertoldo de Sousa, Major Antônio 
Caetano do Nascimento, Major Cesar Augusto  Gaudie Fleury, José Pires do 
Prado, o relatório do que se ouviu falar na fasenda “Engenho Velho”. Da 
Parochia, desta diocese a respeito  da chamada “Santa do Bomfim”.   

A comissão nomeada pelo Bispo D. Prudêncio, para elaborar o relatório e o laudo 

sobre as aparições da santa menina, conforme descrito no livro do Tombo 1 ( 1915, Folha 

42-44), foi formada pelo Padre  Gomes Pereira da Silva, Padre Francisco Xavier da Silva, 

Padre Antão Jorge e os cidadãos Dr. Alfredo Augusto Curado Fleury, Coronel Francisco 



97  

Bertoldo e Sousa, Major Antônio Caetano do Nascimento, Major Cesar Augusto  Gaudie 

Fleury e José Pires do Prado. Se dirigiram à fazenda Engenho Velho, em uma colina 

próxima ao capão da Anta, ao Corrego Engenho Velho e à morada do senhor 

Alexandrino Antônio de Passos que ficava à direita de uma pequena casa em forma de 

capela. Esta por sua vez, foi construída em junho do ano de 1908. (chega-se a essa data 

porque o relatório é datado de 1909 e no relato esta escrito que a capela teria sido 

erguida – “em junho do ano passado”).  

De acordo com os registros do livro do Tombo I (p. 42-45), ao chegarem ao local 

havia em torno de 400 pessoas, além de ranchos e barracas nas imediações da 

construção.  Ao questionarem a menina Henriqueta de Passos sobre as visões, ela disse 

que foi buscar lenha na companhia da sua avó e nesse momento viu uma boneca que 

ela declarou ser a santa e do lado direito desse local da aparição ou seja, à direita da 

capela, teria um barranco donde verteria a água que as meninas videntes afirmavam ser 

milagrosa.  

A Comissão visitou também o canavial que ficava próximo e onde teria ocorrido 

escavações em busca da sepultura da santa menina, que ali teria sido enterrada 

conforme relatado pelas meninas videntes. Enquanto a comissão buscava informações, 

notou que todos que ali estavam se portavam de modo muito respeitoso. Em seguida a 

comissão seguiu para a capela a fim de inquirir os envolvidos no fato e, iniciou os 

trabalhos pelo senhor João Batista da Silva. 

Este, explicou que no dia 2 de maio de 1909 fazia dois anos que várias meninas 

haviam dito que ali, morava uma boneca. As meninas maiores disseram não se tratar de 

uma boneca e sim de uma santa ou espírito. Desse modo, o senhor João alegou que ele 

mesmo nunca viu nada e que tudo o que fez foi, atendendo ao pedido das meninas, 

cavar para procurar a sepultura embora não tivesse encontrado nada.  

Perguntado se sabia de algum milagre ou se a santa ensinava remedio, disse 

que não sabia de nenhum milagre e que o remédio era a fé e a água. Chegou a comentar 

sobre a cura de um paralítico e de uma mulher picada por uma cobra jararacussu, que 

haviam se curado e ele atribuiu essas curas à santa. Explicou ainda que, tendo sua filha 



98  

tido febre e vômito preto, deu-lhe remédios caseiros e fez um voto a Deus e à santa, e 

ao retornar para casa a filha já estava melhor. Questionado se gostaria de falar mais 

alguma coisa sobre a santa, ele disse que não e sugeriu que interrogassem as meninas 

que ali estavam e era em numero de 15. Deu-se inicio então ao interrogatório da menina 

Henriqueta de Passos. 

Henriqueta tinha 10 anos de idade e repetiu a história já mencionada, que ao 

buscar lenha com a avó a santa menina teria se manifestado, vestida de vermelho com 

uma capa de cor e uma coroa amarela, debaixo de um espinheiro, contando que foi 

assassinada quando tinha 12 anos, tendo de altura 3 palmos mais ou menos e 

declarando que se chamava Maria Magdalena e foi assassinada por um irmão há 35 

anos atrás motivado por um falso levantado sobre ela, Devido a crueldade da morte, 

ganhou a graça de virar Nossa Senhora da Conceição. Disse ainda que naquele 

momento estava vendo a menina no oratório, com cabelos pretos, soltos nas costas, 

vestida de branco azulado e tendo na cintura uma fita frouxa da mesma cor. Essa “Nossa 

Senhora” exigiu que em 15 dias se fizesse ali uma capela e assim foi feito. 

A menina Teolina Pires que possuia 12 anos, disse que já fazia um que via uma 

boneca bonita, vestida de branco, cinturão amarelado, dependurado para baixo e aqui a 

santa já teria informado que foi morta e sepultada por um tio, a  mando de sua madrasta, 

irritada por ela ter pisado nos pés de um cachorrinho muito estimado. Também alegou 

chamar-se Maria Magdalena mas teria ‘virado’ Nossa Senhora Aparecida. Disse não se 

lembrar quando foi assassinada e que sua morte ocorreu por meio de facada no ombro 

direito. Teolina afirmou que a santa se vestia de branco e usava uma capa azul claro, 

tinha cabelos pretos e uma coroa avermelhada na cabeça porém, na primeira vez os 

cabelos eram meio pretos, meio amarelos. 

Já a menina Ana Bonifácio de 16 anos, afirmou ter visto a santa desde o dia 2 

de maio ( não mencionara o ano), e que se tratava de Nossa Senhora da Conceição, 

vestia-se de branco, capa branca, fita azulada e coroa amarelada, ao andar não tocava 

os pés no chão. Questionada se tinha certeza se tratar de Nossa Senhora da Conceição, 

disse que poderia ser Nossa Senhora das Dores e que tera sido assassinada havia 12 



99  

anos por um tio a mando de seu próprio pai, como punição por ter quebrado uma garrafa. 

Também dizia chamar-se Magdalena e que por sua vez, sua morte ocorreu com uma 

facada no peito. Sobre a altura da santa, afirmou que deveria ter um metro e meio mais 

ou menos. Perguntada se a santa era a mesma que aparecia nas folias pela roça e no 

Rio dos Patos, Ana olhou para o oratório e explicou que a santa estava dizendo que essa 

manifestação era o demônio e não ela.   

A depoente Maria Pires da Silva, tinha 14 anos e declarou que via na capela a 

Imaculada Conceição e esta, quando viveu chamava-se Maria Magdalena e teria sido 

assassinada há 15 anos, a mando de sua madrasta e irmã, por causa de um cachorrinho 

e de uma garrafa, quando tinha ainda 12 anos de idade. A santa teria ordenado a ela 

que mandasse abrir a sepultura onde se encontrava seu corpo e seria visivel a todos no 

dia 23 de junho. Perguntada porque ela não teria aparecido no dia marcado, Maria Pires 

respondeu que fora por causa de uma contrariedade muito grande, por Deus não ter sido 

servido. 

Tendo ainda outras 11 meninas que alegavam ver a santa, para serem 

interrogadas, a comissão julgou desnecessário ouvi-las, uma vez que havia muitas 

contradições e isso bastava. Inclusive uma delas declarou que certa vez viu no lugar da 

santa um arranjo muito feio que julgou ser o demônio, essa figura tinha orelhas de 

morcegos, chifre de bode, carapuça vermelha e rabo comprido.  

Todavia, foram interrogadas ainda Maria Felipa, maior de 50 anos, de cor preta 

que afirmava ver constantemente a santa e era chamada de louca em Bonfim. Manuel 

João Monteiro de 55 anos de idade, disse que ouvia uma voz diferente quando as 

meninas estavam tendo as visões e que quando foram abrir a sepultura, viu uma porção 

de luzes que se moviam, formando uma lua onde apareceu o Divino Espírito Santo.  

Reunidas na capela as quinze videntes, todas declararam que estavam vendo a 

santa e quando perguntadas se a santa aparecia em outros lugares, Teolina afirmou que 

a santa havia dito que só aparecia na capela, no barranco onde vertia água e na 

sepultura. A filha de Manuel João discordou de Teolina e as duas não chegaram a um 

consenso, já que esta última afirmava que via a santa em sua casa também. Foram ainda 



100  

ouvidos, José Leão sobrinho de 40 anos, que distoou de todos ao afirmar que a santa 

havia sido assassinada há 146 anos, Antônio Batista e Antônio Joaquim cujas 

declarações não trouxeram esclarecimentos. 

Acabadas as inquirições e reunidos na capela, perguntaram se a santa ainda 

estava lá e mantinha as mãos postas como disseram, as meninas afirmaram que sim e 

um integrante da comissão perguntou onde estaria as mãos da santa e as meninas 

videntes informaram, ao que colocaram na altura informada um terço que caiu 

imediatemente no altar demonstrando que não havia nada ali para evitar que o referido 

terço caisse. As meninas contaram que a santa havia lhes ensinado algumas rezas e a 

comissão pediu para que registrassem essas rezas, o que consta no relatório, Livro do 

Tombo 1 (1915, Folha 45) inclusive esse trecho a seguir, donde foi retirado o título desta 

pesquisa. 

Já faz sete anos 
Que esta alma se livrou 
Por culpa dos inimigos 

Há mais tempo se não salvou 
 

Vamos adorar 
Quem chegou aqui 

Saiu da sepultura agora 
Para ganhar seu oratório. 

 
A gloria desta santa  

É uma gloria milagrosa  
Tem ela por devoção  

Quem ganha a salvação 
 

Magnifica estrella d’arve 
Rompe ar e cresce o dia 

Deus adiante 
Paz na guia 

Agora sou filho 
Da virgem Maria 

 
Boniteza é de ver 

Sepultada há de ser 
Nossa Senhora da Conceição 

A santa de grande fé 
 

O povo fala muito 
O castigo há de ver 

Os que tiver fé 
Feliz há de ser 

 



101  

Nossa Senhora da Conceição 
É madrinha de João 

Tem ella por devoção 
Quem ganha a salvação 

Na maior afflição 
Para sempre amém Jesus 

 

As anotações de Padre Salomão sobre esse fato, terminam em 1921 no entanto, 

a data de inicio e fim das supostas aparições é incerta, uma vez que, no Livro do Tombo 

1, Padre Gomes solicitava o encerramento da romaria da santa menina em 1909, 

conforme relato anterior. O relatório da Comissão instaurada pela diocese a pedido do 

Bispo D. Prudêncio deixa claro que não havia consenso entre as meninas que alegavam 

ter as visões, sobre a data que as aparições teriam se iniciado.  

Fato curioso é que no Jornal o Estado de Goyaz, datado de 12 de janeiro de 

1892, edição 00032, é possível encontrar uma portaria assinada pelo Bispo D. Eduardo 

Duarte e Silva onde ele menciona que em certo lugar da freguesia de Bomfim, havia 

rumores crescentes sobre aparições de santos, fatos sobrenaturais, milagres da Água 

Santa – como era chamado – e que já havia interesse em se erguer uma capela e se 

estruturar uma irmandade. Ao que o Bispo de forma enfática, responde: 

Sendo nós na Diocese a unica auctoridade competente para decidir sobre o 
caso, declaramos que nada approvamos e nada auctorizamos, e que pos esta 
Nossa Portaria proibimos todo e qualquer acto religioso no mencionado lugar, 
como Novenas, Triduos, Terços, procissões, romarias, etc.. e sob pena de 
suspensão a todo e qualquer sacerdote que alli celebre, como nos consta que já 
se tem feito, infringindo-se a lei da Egreja que prohibe clebrar-se fora dos logares 
para tal fim destinados. Constando-Nos tambem que se pretende n’aquelle lugar 
erguer uma capella, e que já se está constituuindo uma especie de Irmandade, 
desde já declaramos que não concedemos licençapara essa edificação, nem tão 
pouco approvaremos tal Irmandade. Cuide o nosso bom povo de cumprir à risca 
os mandamentos da lei de Deus e os da Egreja, e para satisfazer sua devoção 
contente-se com as praticas já pela Egreja estbelecidas e approvadas. Dada e 
passada em a Camara Episcopal do Bispado de Goyaz, sob Nosso signal e sello 
de Nossas armas, aos 8 de janeiro de 1892.    Benedicto Sabino Serradourada. 
Escrivão a escreveu. Eduardo, Bispo de Goyaz. Jornal Estado de Goyaz, Edição 
00032.  

Mesmo que este ato regulatório acima tenha sido redigido por Dom Eduardo 

em 1892, percebe-se pelos relatos da comissão formada já no bispado de Dom 

Prudêncio em 1909, que entre essas duas intervenções nasce uma romaria em torno 



102  

das aparições de uma jovem cuja história e sofrimento teriam se materializado como um 

ponto de devoção local. O fenômeno mobilizou famílias, vizinhos e fiéis, consolidando o 

local como espaço sagrado de peregrinação, encontro, oração e promessas cumpridas, 

ainda que não houvesse uma coerência em relação ao fenômeno.  

Isto posto, observa-se que a comissão investigativa sobre as aparições, 

procurou desqualificar o culto à santa menina, a partir de uma perspectiva doutrinária e 

dogmática, caracterizando-o como uma manifestação popular não sancionada pela 

Igreja oficial. A decisão de encerrar a romaria, embora recebesse o protesto de parte dos 

fiéis, refletiu o esforço da Igreja em eliminar práticas religiosas que escapavam ao 

controle institucional. 

Ao serem chamadas para responderem sobre as aparições, segundo o 

relatório da comissão, as jovens se contradisseram em alguns pontos, no entanto em 

outros, seus relatos seguiram idênticos. Todas disseram se tratar de uma menina por 

nome Magdalena, assassinada aos 12 anos por motivo torpe, sepultada nas imediações 

da capela – localizada na propriedade do Sr. João Batista na região do Engenho Velho - 

que se transformou em uma santa e operava milagres.   

O interrogatório feito pela retro mencionada comissão, ouviu as outras 

meninas e populares que também afirmavam ter tido alguma experiência com a santa 

mas, talvez a falta de evidências mais substanciosas ou o fato da aparição da santa ao 

público, no dia e hora por ela marcado, não ter se concretizado para o público, levou a 

comissão a endossar o encerramento da romaria que ali se estruturava, proibindo que 

os padres celebrassem missas no local, que houvesse os festejos e que pessoas fossem 

ao Engenho Velho por motivo de religião.  

Desse modo, colocou-se de um lado a Igreja tomando medidas para sufocar 

a devoção popular numa visível ação de romanização e de outro, aqueles que 

continuavam devotos tentando achar formas de manter a fé popular viva.  Após o 

relatório da comissão ficar pronto, fizeram o laudo final para embasar a portaria assinada 

pelo Bispo. No laudo, a opinião de todos foi unânime  

 



103  

Em vista das consequências dos fatos observados em relação às aparições da 
chamada santa, que são contrários aos estudos philosophicos e theologicos e 
ao ensino da Egreja Catholica, julga a comissão que tudo aquilo não passa de 
illusões de uns e abusões de outros. Sabe-se que um trato imediato e intuitivo 
entre os membros da Egreja militante e triunphante não existe. Tombo 1 (1915, 
p. 45) 

Mesmo após o documento proibindo qualquer movimentção de cunho religioso na 

região do Engenho Velho, as práticas continuavam e em 1921, ocorreu a saída do Padre 

Salomão da paróquia de Bonfim e a morte do Bispo Dom Prudêncio, desse modo, Bonfim 

recebeu como novo pároco o Padre João Olympio Pitaluga e em seguida Dom Emanuel 

Gomes de Oliveira assume como novo Bispo da diocese, com a missão de resolver 

definitivamente o impasse de anos.   

Segundo Silva (1999, p. 91), por várias vezes as autoridades voltaram à região do 

Engenho Velho, para observarem o que estava ocorrendo ali. Dom Emanuel, muito 

querido na cidade de Bonfim, depois de conversar com os moradores, analisar os fatos, 

trouxe uma resposta. Após conversar com os grandes chefes de família da região, o 

bispo Dom Emanuel através de discurso, relata nos seguintes termos: 

Em virtude de as autoridades eclesiais e civis terem investigado minuciosamente 
esta região, principalmente o fato das meninas videntes, dizerem que vêem 
aparecer uma menina já falecida a elas, e que todo o povo fica confuso diante 
desta situação, achamos melhor, diante da falta de provas concretas, ou seja 
provas convicentes que realmente isto esta acontecendo, tomar a seguinte 
decisão: A região a que todos vocês chamam de Engenho Velho terá um novo 
sentido a partir desse dia. Aqui, onde todos esses fatos confusos vêm 
acontecendo, será considerado um grande centro de fé, um grande centro 
religioso, pois muitas pessoas já cultuam esse lugar, por que não considerá-lo 
nesta forma? Um lugar de devoção, lugar de expressar algum ato que se sinta 
bem em expressá-lo. Agora, é com relação a essa devoção que o povo está um 
pouco confuso, pois devemos passar isso a limpo, aclarar essa situação. Jamais 
devem ser devotos de uma menina que ouviram dizer que esta aparecendo por 
aí. [...] Neste sentido, a Igreja Católica não reconhece esse tipo de fato como 
aparição. Essa menina não esta reconhecida perante a Igreja com a honra dos 
altares. Não quer dizer que não seja santa entre aqueles que a querem ver como 
uma santa. A Igreja Católica oferece como devoção, a Santa Mãe Maria, sob o 
título de Nossa Senhora da Conceição Aparecida. Essa decisão é radical, e 
tenham sempre em vista que se trata de um lugar de orações, de devoção a 
Nossa Senhora. Jamais deverá se tornar um lugar de adoração de objetos, 
imagens, ou algo parecido, pois a única adoração que deve acontecer é diante 
da Sagrada Eucaristia, a presença viva de Jesus Cristo, Nosso Senhor. Silva 
(1999, p. 91-92) 

Ainda segundo Silva (1999, p. 92), “o povo muito atento, aceitou a decisão do 

bispo, mas havia sempre aqueles que ainda distorciam a devoção à menina”. Embora a 



104  

devoção tenha sido oficialmente suprimida e progressivamente silenciada, no imaginário 

popular a “glória milagrosa da santa”, parafraseando as testemunhas das supostas 

aparições, ainda encontra lugar. Assim, o espaço próximo às supostas aparições no 

Engenho Velho (Ilustração 27 e 28 ) permanece como campo sagrado e divino, 

ressignificado pela fé popular. Ainda que, ao longo dos anos, essa devoção tenha sofrido 

alterações e adaptações, sua permanência demonstra a força das manifestações 

religiosas locais, como será analisado no último tópico dessa dissertação. 

Ilustração 28: Imagem de satélite – Projeção em 3D, da região do Engenho Velho  

 
Fonte: Google Maps, 2025. 

Capela 

atual 



105  

A lógica de repetição arquetípica, descrita por Mircea Eliade em O mito do eterno 

retorno, também pode ser percebida no episódio da “santa menina” do Engenho Velho. 

Para os devotos locais, a aparição não representava apenas um fato extraordinário 

isolado, mas a manifestação de um mesmo padrão sagrado que, ao longo da história, se 

revela sob diferentes formas e nomes. Tal como em outros lugares, a figura sagrada 

adapta-se à cultura, à linguagem e às necessidades de cada povo. Assim, a “santa 

menina” é compreendida como presença intercessora que se manifesta no contexto 

sertanejo de Bonfim-Goiás, assumindo feições e narrativas próprias, mas transmitindo a 

mesma mensagem de cuidado e proximidade divina. Nesse sentido, a devoção a essa 

figura insere-se na tradição universal das hierofanias marianas, sendo vivida pela 

comunidade como parte de um tempo mítico que se renova a cada celebração e 

testemunho de fé. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106  

Cap. 3  A SOBREVIVÊNCIA 

 

Os desafios para a sobrevivência das práticas religiosas populares estão 

intimamente ligados aos atos regulatórios oficiais, impostos principalmente por estruturas 

eclesiásticas que visam a uniformização das crenças e a padronização dos rituais. Esses 

atos, frequentemente associados à religiosidade institucionalizada, buscam alinhar as 

práticas religiosas populares aos dogmas e liturgias da Igreja Católica, marginalizando 

ou, em alguns casos, reprimindo as expressões religiosas que não se encaixam nas 

normas e doutrinas oficiais.  

A seguir, analisar-se-á os significados e representações das festas religiosas bem 

como, os desafios para sua sobrevivência.  

 

 

3.1  A tradição das festas religiosas: significados e representações 

 

O significado da tradição36 de uma festa religiosa transcende o simples momento 

de celebração, tornando-se uma prática que une aspectos de fé, cultura e identidade 

comunitária.  Essas festas são espaços de expressão da religiosidade, em que a tradição 

religiosa se mistura muitas vezes com as práticas culturais locais, e têm uma função de 

reforçar laços sociais, preservar valores e fortalecer a identidade de um povo. 

Em muitas culturas, as festas religiosas representam momentos de profunda 

conexão espiritual entre os fiéis e o sagrado. Durante essas celebrações, a comunidade 

se reúne para adorar, agradecer ou pedir pela intercessão divina. A Festa de Nossa 

Senhora Aparecida, por exemplo, é um momento de devoção e fidelidade à figura da 

 
36 Entende-se a tradição como um conjunto de sistemas simbólicos que são passados de geração a 

geração e que tem um caráter repetitivo. A tradição deve ser considerada dinâmica e não estática, uma 
orientação para o passado e uma maneira de organizar o mundo para o tempo futuro. A tradição coordena 
a ação que organiza temporal e espacialmente as relações dentro da comunidade e é um elemento 
intrínseco e inseparável da mesma. Luvizotto, CK. As tradições gaúchas e sua racionalização na 
modernidade tardia [online]. São Paulo: Editora UNESP; São Paulo: Cultura Acadêmica, 2010. p.140. 



107  

padroeira do Brasil, onde os fiéis expressam sua gratidão e esperança em momentos de 

oração e culto coletivo.   Tais manifestações religiosas não são apenas ocasiões 

litúrgicas, mas também práticas que servem para reforçar a fé e renovar a experiência 

do sagrado dentro da vida cotidiana das pessoas. 

Além do aspecto religioso, os festejos desempenham um papel social vital, 

funcionando como um espaço de encontro e solidariedade entre os membros de uma 

comunidade, onde as relações interpessoais são reafirmadas e a percepção de pertença 

é reforçada pois, quando há uma reunião de pessoas em torno de um propósito comum, 

ocorre ali, o fortalecimento do vínculo comunitário.   

A Festa de Trindade em Goiás (Ilustração 28), por exemplo, serve não apenas 

como um evento de devoção, mas também como uma oportunidade de interação 

comunitária, onde os fiéis se conectam com sua história, suas raízes culturais e suas 

práticas religiosas bem como, renovam seus laços de afetividade ao reencontrar 

amizades que foram firmadas em romarias de anos anteriores. Por vezes, esses 

encontros só são possíveis uma vez a cada ano, durante os dias de festa.  

Ilustração 29 – Romaria de Trindade – Procissão de encerramento 

 
Fonte – OLIVEIRA, Tania Maria de (junho/2024) 



108  

 

Esses eventos são um meio de preservação e resistência cultural, especialmente 

em contextos onde há uma tensão entre o tradicional e o moderno ou em períodos de 

transformação social. A romaria e as celebrações em honra a santos populares são 

muitas vezes marcadas por práticas culturais que misturam o catolicismo com as 

influências indígenas, africanas e populares, como se observa nas Congadas de Catalão 

(Ilustração 29).   

Celebração esta, com elementos da cultura africana e da Igreja Católica, 

envolvendo canto, dança, teatro e música, numa perfeita demonstração do hibridismo 

religioso brasileiro. Assim sendo, essas festas também funcionam como um espaço de 

afirmação cultural, onde as comunidades reafirmam sua identidade frente à 

homogeneização cultural imposta por influências externas. 

a festa pode ser considerada como um ritual, quando muito simples, ou como 
uma configuração interativa de rituais que acontecem ao mesmo tempo ou em 
sequência. O que caracteriza a festa é ela ser um evento coletivo de ruptura da 
rotina da vida cotidiana. Uma ruptura que, em diferentes situações, coloca as 
pessoas, as instituições e a própria vida social diante do espelho fiel ou invertido 
do que elas são, quando não são a festa, Brandão (2015, p.37). 

 

Ilustração 30 – Congadas – Catalão 

 
Fonte: (Foto: Zap Catalão) 
https://www.zapcatalao.com.br/ 



109  

Cada festa religiosa carrega um conjunto de símbolos que representam valores 

universais e locais. Os rituais, as danças, os cantos e as devoções são carregados de 

significados simbólicos que conectam o presente ao passado e ajudam a preservar a 

memória coletiva da comunidade. A simbologia religiosa presente nesses momentos tem 

o poder de transmitir ensinamentos e valores de geração em geração, criando uma 

continuidade entre as diferentes fases da história de uma comunidade. 

Sob essa ótica, o significado das festas religiosas vai muito além do simples ato 

de celebração uma vez que, representam momentos de construção e reconstrução de 

identidade e expressão de fé genuína. Esses eventos têm uma importância espiritual, 

social e cultural, funcionando como resistência e preservação de práticas e valores em 

uma sociedade em constante mudança. Além de seu caráter devocional, também 

desempenham um papel central na transmissão de solidariedade social e afirmação da 

cultura local. 

A tradição de festas religiosas no Brasil, particularmente aquelas ligadas ao 

catolicismo popular, é uma expressão de fé profundamente enraizada na cultura do país 

e muitas vezes marcada por procissões, folias, novenas, terços, missas, danças e outras 

manifestações culturais tornando-se assim, um marco de resistência e continuidade das 

tradições locais.  Ao longo da história, essas festas passaram a ser representações de 

memória coletiva e ao mesmo tempo, manifestam os significados religiosos e sociais que 

são essenciais para a vida comunitária. 

 Especialmente nas comunidades rurais e pequenas cidades, são essenciais para 

a coesão social, pois reúnem pessoas de diferentes origens e histórias em torno de um 

propósito comum, onde cada manifestação carrega um sistema simbólico específico, 

como velas, imagens de santos, danças, músicas, comidas típicas, representando muito 

mais do que aspectos externos da festa. Em Goiás, como afirma Curado (2011, p. 74), 

Um ponto importante ao se investigar as festividades acontecidas em Goiás no 
século XIX é o de que, quase sempre, as realizadas em áreas rurais eram 
organizadas por fazendeiros, em grupo ou individualmente, contando com o 
apoio da maioria dos que participavam e raramente recebiam a visita de um 
representante da Igreja. Nessas festas, como vimos em depoimento dos 
viajantes, havia pouca diferenciação entre os momentos de diversão e de 
devoção, ao contrário, todas as etapas eram vivenciadas com a mesma 



110  

intensidade, desde a reunião, a música, a comida, as rezas, à dança, que se 
prolongava até altas horas, quando não até o nascer do próximo dia. 

Exemplo disso, são as procissões realizadas nas festas religiosas que, não são 

apenas rituais litúrgicos; elas simbolizam o caminho de fé do fiel, sua jornada espiritual, 

e a busca por purificação ou proteção divina.  Esses símbolos desempenham um papel 

fundamental, pois conectam o visível e o invisível, ajudando os fiéis a materializar suas 

crenças e sentimentos espirituais de maneira concreta e acessível. Constatamos então 

que, tais eventos religiosos populares, são representações da memória coletiva de um 

povo e ajudam a preservar as tradições e a história religiosa, garantindo que as novas 

gerações não percam o contato com as raízes espirituais e culturais de sua comunidade.  

Em Goiás, festividades como a Festa do Divino Espírito Santo, em Pirenópolis 

(Ilustração 30), ou a Romaria de Muquém, no município de Niquelândia, ilustram esse 

entrelaçamento entre religiosidade, cultura e identidade regional. Nessas festas, 

observa-se a convivência entre a liturgia oficial — com missas, novenas e bênçãos — e 

manifestações populares como as cavalhadas, os cantos das folias, o uso de bandeiras, 

promessas pagas com longas caminhadas e o culto a santos protetores da terra e do 

povo, além do tão esperado momento da comensalidade,  

Ilustração 31 – Procissão da Semana Santa, Domingo de Ramos, em Pirenópolis 

 
Fonte:  Facebook da Prefeitura de Pirenópolis 
https://portalcontexto.com/pirenopolis 



111  

Essas práticas refletem um modo particular de viver a fé: uma religiosidade 

popular marcada pela oralidade, pela experiência comunitária e pela presença do 

sagrado no cotidiano, como observou Brandão (2015, p.40), 

Entre preces, cantos e danças, a festa popular ora reúne os fiéis em um mesmo 
lugar diante do sagrado, como na missa e na novena. Ora o faz desfilar em 
cortejos pelas ruas, como nas piedosas procissões das noites da Semana Santa 
em Pirenópolis ou na Cidade de Goiás. Ora ainda, faz com que grupos de 
pessoas, travestidas de devotos do Divino, de guerreiros congos ou foliões de 
Santos Reis, portem em pequenos cortejos uma bandeira, uma imagem que de 
casa em casa “visita os moradores”, e troca bençãos por bens, e vai embora e 
segue adiante. Ora, ao contrário das procissões, como “no Muquém” ou em 
Trindade, deslocam milhares de romeiros e peregrinos em busca de um lugar 
sagrado. 

Trata-se de uma teologia não sistematizada, mas sentida e vivida, que se 

expressa nos rituais, nas músicas e nos símbolos que povoam essas celebrações. Em 

Bonfim-Goiás, a memória das festas religiosas locais, ainda viva nas lembranças dos 

mais antigos, revela essa mesma lógica de resistência e criação, promessas cumpridas 

com o caminhar de joelhos por terrenos curvilíneos, organização de terços em lares 

humildes, procissões com cantos improvisados e a presença marcante das mulheres 

como guardiãs da tradição.  

Nesse sentido, a festa religiosa no contexto goiano não pode ser reduzida a um 

evento festivo, mas deve ser compreendida como fenômeno cultural e espiritual que 

articula tempo, espaço e pertencimento. Mesmo sob o impacto da romanização e das 

transformações sociais, muitas dessas festas persistem, transformadas, mas ainda 

carregadas de sentido. Elas representam não apenas a fé de um povo, mas também sua 

memória coletiva e sua luta por preservar modos próprios de se relacionar com o 

sagrado. 

 

 

 

 

 



112  

3.2  . A sobrevivência de manifestações da religiosidade  

 

 

A religiosidade popular no Brasil sempre esteve marcada por processos de 

resiliência e ressignificação. Nascida da confluência entre o catolicismo europeu, os 

elementos afro-indígenas e as condições sociais específicas das comunidades locais, 

ela representa um modo particular de viver a fé, onde o sagrado se manifesta no 

cotidiano, no corpo, na natureza e nas relações comunitárias. Essa religiosidade, no 

entanto, foi historicamente alvo de desconfiança e repressão por parte da Igreja 

institucional representando a religiosidade oficial, especialmente a partir do movimento 

de romanização, que visava uniformizar as práticas religiosas segundo os modelos 

europeus e clericais.    

No contexto brasileiro, práticas como o Círio de Nazaré em Belém do Pará, a 

romaria a Juazeiro do Norte, as Festas de Reis no Sudeste e a devoção a Nossa Senhora 

Aparecida refletem essa vitalidade. Nelas, observa-se a capacidade de adaptar e 

transformar tradições, mantendo vivos os significados originais da fé, mesmo frente aos 

desafios contemporâneos. 

Neste cenário, o estado de Goiás apresenta diversas manifestações oficiais e 

populares, boa parte delas relacionadas ao legado religioso trazido pelos portugueses, 

num processo autêntico e sincrético de ritos e tradições,  

“[...] possui uma identidade cultural, caracterizada pela diversidade, proveniente 
dessa mistura de índios, negros, portugueses e imigrantes italianos, alemães, 
espanhóis, entre outros. O tesouro valiosíssimo, constituído pelas mais variadas 
expressões desses povos, adicionadas às manifestações surgidas ou 
reinventadas, no decorrer do tempo, está o cerne da cultura goiana. Desse 
mosaico étnico, advém uma preciosa herança cultural que, ao longo de décadas 
e séculos, vem sendo transmitida de pais para filhos, de geração em geração, 
possibilitando que até hoje permaneçam vivas muitas destas tradições, iniciadas 
ainda no período colonial” Almeida (2015, p.44). 

Mesmo diante de pressões, as manifestações religiosas sobreviveram, 

reinventando-se em formas híbridas, muitas vezes à margem ou nos interstícios da 

liturgia oficial. As festas de santos, as romarias, as promessas, os ex-votos, as folias e 



113  

os rituais domésticos são exemplos de práticas que persistem, transmitidas oralmente e 

adaptadas de geração em geração. A religiosidade é capaz de resistir porque se 

reinventa constantemente, mantendo sua vitalidade e adaptando a normatização.  

No contexto goiano, essa sobrevivência assume características particulares. O 

Estado, marcado por um catolicismo profundamente enraizado nas zonas rurais e 

interioranas, desenvolveu práticas devocionais próprias, que resistiram tanto à 

romanização quanto às transformações trazidas pela urbanização e pela secularização. 

Folias do Divino (Ilustração 31), as bandeiras e novenas mantidas nas casas e fazendas, 

são exemplos de tradições que persistem mesmo com a diminuição do apoio institucional 

e o avanço das religiões pentecostais.  

Ilustração 32 – Cartaz Folia do Divino / 2025 - Pirenópolis de Goiás 

 
Fonte: Instagram - https://www.instagram.com/reel/DJnMllTvZW8/ 



114  

Essa sobrevivência é em grande parte atribuída à resiliência cultural das 

comunidades que as praticam e, pode ser expressa de várias formas, como a adaptação 

dos rituais para se adequar às mudanças sociais, sem perder seu significado central. 

Nesse caso, a resiliência não implica apenas na preservação dos elementos culturais 

originais, mas também na inovação e transformação desses elementos, permitindo que 

as tradições se mantenham relevantes nas novas configurações sociais. 

Nesse processo de permanência e reinvenção, um fator essencial para a 

sobrevivência das manifestações religiosas é a memória coletiva e a tradição oral, 

colaborando para a perpetuação das práticas religiosas como elementos fundadores de 

identidade cultural, permitindo que as comunidades continuem a expressar suas 

crenças, independentemente das mudanças externas. 

Desta feita, nos apoiaremos no conceito de “memória coletiva” apresentado por 

Halbwachs (2006) como “uma corrente de pensamento contínuo, de uma continuidade 

que nada tem de artificial, pois não retém do passado senão o que está vivo ou é capaz 

de viver na consciência do grupo que a mantém”, Halbwachs (2006, p. 102). Nesse 

sentido, a memória coletiva diz respeito a um acontecimento que teve lugar na vida de 

um determinado grupo; e que em um determinado momento o grupo evoca as 

lembranças vivenciadas. A memória é, também e, sobretudo, uma construção social e 

um fenômeno coletivo e sendo uma construção social, torna-se parte, modelada pela 

família e pelos grupos sociais, e assim, a sua manutenção está diretamente ligada à 

afetividade que elas despertam nas comunidades. 

Consideramos que a tradição oral é a transmissão de saberes feita pelo povo, 

de geração em geração, isto é, de pais para filhos ou de avós para netos. Esses saberes 

tanto podem ser os usos e costumes das comunidades, como podem ser os contos 

populares, as lendas, os mitos e muitos outros textos que o povo guarda na memória 

(provérbios, orações, adivinhas, cancioneiros, romanceiros, etc.), também são 

conhecidos como patrimônio oral ou patrimônio imaterial. Através deles cada povo marca 

a sua diferença e encontra-se com as suas raízes, isto é, revela e assume a sua 

identidade cultural. 



115  

Segundo Mey (2001, p.79), 

A riqueza da tradição oral tem se manifestado historicamente nos mais diversos 
grupos sociais e nas mais diversas formas: através das histórias de lutas, dos 
mitos, nas festas religiosas, e procissões; nos ritos musicais e cânticos, nos 
sambas e nos reisados. Esses grupos representam as vozes da sociedade e da 
ancestralidade, e se organizam em padrões de produção e reprodução, 
expressão e recepção, mas também de opressão e emancipação. 

É justamente essa riqueza da tradição oral que explica por que, em muitas 

localidades de Goiás, como em Bonfim, a religiosidade popular ainda representa um 

espaço de coesão e resiliência. Mesmo quando silenciada pelas instâncias oficiais, as 

comunidades encontraram formas de se adaptar e manter o culto, revelando não apenas 

uma fidelidade à tradição, mas também uma força criativa de reelaboração constante do 

sagrado. Nesse contexto, a fé é também forma de pertencimento e de organização 

social. 

Por consequência dessa vitalidade, em Goiás, as manifestações religiosas 

populares assumem características particulares, sobretudo devido à ruralidade e à 

continuidade histórica de muitas comunidades. Entre as formas mais antigas e 

preservadas, destacam-se as procissões rurais, muito comuns no passado, ainda 

realizadas entre fazendas e pequenas localidades, muitas vezes em caminhos de terra. 

Essas procissões (Ilustração 32) envolvem cantos comunitários, rezas de terços e a tão 

esperada comensalidade. Em localidades como Silvânia, Pirenópolis, Cidade de Goiás 

e tantas outras cidades interioranas, as procissões não apenas celebram a fé, mas 

estruturam a vida comunitária, fortalecendo vínculos sociais. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



116  

Ilustração 33 - Procissão do Fogaréu - Semana Santa na cidade de Goiás  

 
Foto: Secom 
Fonte: https://tribunadoplanalto.com.br/cidade-de-goias-se-prepara-para-a-procissao-do-fogareu/ 

 

A sobrevivência das manifestações populares e institucionais também está ligada 

à inovação e ao processo de negociação entre as práticas tradicionais, institucionais  e 

as novas formas de religiosidade. Em um mundo globalizado e marcado pela 

modernização, as comunidades religiosas populares frequentemente buscam formas de 

conciliar sua fé tradicional com as influências externas, criando novas formas de 

expressão que ainda mantêm a espiritualidade popular, adaptando as festas religiosas 

para o contexto contemporâneo, incorporando novas formas de celebração, como a 

utilização de mídias sociais ou a modificação de certos rituais, com intuito de garantir a 

continuidade e a relevância dessas manifestações para as novas gerações. Desse modo, 

desenvolvendo formas de atrair novos adeptos e manter os antigos, como nos lembra 

Machado (2020, p. 136), 



117  

Mais recentemente, o fenômeno das missas-show, dos padres cantores e outros, 
tornaram a liturgia mais amena e menos protocolar. Fazendo com que o 
Catolicismo protagonizasse uma espécie de reascenção da crença, tendo 
missas arrebanhando milhares de pessoas, adorações em dons de línguas, 
aspecto muito utilizado pelos protestantes, e padres cantores e ou teólogos com 
publicações de livros, cuja teoria reforçava a ideia de Deus, iniciados na segunda 
metade do século XX. 

Outro bom exemplo são os encontros semanais de oração, realizados em casas 

ou pequenas capelas, eram comuns desde o final do século XIX. A prática envolvia toda 

a família e vizinhos, consolidando a tradição oral e garantindo a transmissão de histórias, 

cantos e rezas. Os terços e ladainhas funcionavam também como espaços de 

socialização, mostrando a interligação entre religião e vida social. Nos tempos 

contemporâneos, a religiosidade continua a se adaptar e reinventar, incorporando as 

tecnologias digitais sem perder suas características essenciais.  

Um exemplo marcante é o movimento que vem ganhando força nas redes 

sociais, de reza do rosário na madrugada (Ilustração 33), reunindo milhões de fiéis 

conectadas às 4 horas da manhã através de transmissões ao vivo em redes sociais como 

YouTube, Instagram, Facebook, entre outros. Essa prática evidencia que a dimensão 

comunitária e devocional do terço se mantém viva, mesmo em contextos virtuais, 

permitindo que fiéis distantes geograficamente participem simultaneamente da mesma 

experiência espiritual e prática devocional mariana. Tal fenômeno demonstra como a 

tradição se preserva enquanto se reinventa, mantendo a memória oral, os cantos, as 

orações e o sentido simbólico do ritual, ao mesmo tempo em que se insere na 

modernidade digital, fortalecendo o pertencimento e a coesão social entre os devotos. 

 

 

 

 

 



118  

Ilustração 34 – Programação Virtual - Quaresma de São Miguel Arcanjo  

 
Instagram : Frei Gilson 
Fonte:  https://www.instagram.com/freigilson_somdomonte?igsh=bnV2ejhvNTl3MXNn 
 

A sobrevivência dessas manifestações também está diretamente ligada à 

memória coletiva e à tradição oral, que preservam não apenas a forma ritual, mas 

também o significado simbólico das celebrações. Cantos, orações, narrativas de 

milagres e histórias de santos locais atuam como veículos de transmissão cultural, 

garantindo que práticas antigas permaneçam coerentes com seu sentido original, mesmo 

quando adaptadas a novos contextos. 

A inovação e adaptação são características constantes da religiosidade popular 

goiana. As comunidades ajustam percursos de procissões, introduzem novos cantos, 

envolvem crianças e jovens nas celebrações e, mais recentemente, utilizam recursos 

tecnológicos para registrar e divulgar eventos religiosos. Essas estratégias permitem que 



119  

a tradição permaneça viva e acessível, assegurando que a prática religiosa continue 

significativa para todas as gerações. 

Finalmente, a sobrevivência das manifestações populares evidencia um 

processo contínuo de ressignificação do sagrado, em que tradições antigas são mantidas 

e, simultaneamente, adaptadas às necessidades contemporâneas. Cada geração 

reinventa as celebrações, preservando rituais e significados centrais, ao mesmo tempo 

em que garante a continuidade da fé e da identidade comunitária. Assim, a religiosidade 

popular, em Goiás e no Brasil, demonstra não apenas resistência, mas também 

criatividade, vitalidade e adaptabilidade. É nesse panorama que se insere o culto à “santa 

menina” no Engenho Velho, um exemplo vivo da capacidade das práticas populares de 

sobreviver e se reinventar frente às pressões institucionais, assegurando a continuidade 

da experiência religiosa para novas gerações. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



120  

3.3  . A romaria do Engenho Velho: a imposição do fim e a manutenção da fé 

 

 

A partir da análise do contexto do surgimento da romaria do Engenho Velho, 

na Antiga Bonfim, buscaremos entender a expropriação do culto dos camponeses ao 

orago e a tentativa da Igreja em “romanizá-los”, procuraremos compreender, a seguir, os 

motivos pelos quais a devoção à santa menina foi extinta pela Igreja Católica em 1921 e 

readaptada conforme os ritos institucionais e ainda assim, essa prática perdura nessa 

comunidade.  

O culto à Santa Menina do Engenho Velho, surgido no final do século XIX (não 

há um consenso sobre a data exata em que se iniciou) a partir das visões de Henriqueta 

e outras jovens, como descrito no capítulo 2, representa um episódio emblemático da 

resistência da religiosidade popular frente aos processos de romanização da Igreja 

Católica em Goiás. A aparição de uma menina que afirmava ter sido cruelmente 

assassinada e enterrada, sendo santificada pela brutalidade de sua morte, gerou um 

fenômeno religioso que se espalhou rapidamente pela região. A fé popular, associada 

aos milagres atribuídos à Santa Menina, resultou na construção de uma capela e no 

aumento contínuo do número de romeiros.  

Conforme discutido no tópico 2.3, do segundo capítulo, o povo aceitou a 

decisão do bispo, mas havia alguns que ainda insistiam na devoção à santa menina. 

Com intuito de não deixar brecha para tal comportamento, foram tomadas algumas 

providências. A antiga capelinha de pedra, local das aparições, foi derrubada e sobre 

seus escombros uma represa foi formada e segundo relato dos moradores mais antigos 

do local - que ficam visivelmente incomodados quando perguntados sobre a história da 

santa menina - há um respeito ou quem sabe temor, às normas da Igreja. Muitos 

inclusive, servem no altar (ministros, ministério de música, etc...) durante as missas na 

comunidade.  

Essa recusa em falar abertamente com detalhes sobre o fato, leva a algumas 

reflexões, nas duas versões (Livro do Tombo e Silva) é mencionada a suposta aparição 



121  

de uma menina que teria sido assassinada ou morta em virtude de uma febre. Ainda que 

haja divergência no desenrolar dos fatos, em nenhuma das versões escritas aparece o 

nome completo da menina (somente Maria Magdalena), quem eram seus pais, se tinha 

irmãos e nem se foi feito uma investigação sobre o dito assassinato. Se houve um 

assassinato, existiu um assassino e nesse caso, uma investigação levaria ao culpado o 

que nos faz pensar: existiu uma preocupação com a romanização dos ritos e talvez, 

também uma preocupação com a reputação de alguma pessoa afortunada, influente ou 

muito conhecida que estivesse envolvida, caso um assassinato de fato tivesse 

acontecido. Ainda há o que se pesquisar ou o que se esclarecer sobre Maria Magdalena. 

Dando continuidade às providências tomadas, com o intuito de oferecer mais 

conforto aos fiéis, ao lado da fonte d’água que mesmo sendo pequena nunca secou e 

ficava próximo ao barranco (um dos locais das aparições), foi construída uma nova 

capelinha e dentro dela, é claro, foi colocada a imagem de Nossa Senhora da Conceição 

Aparecida e assim, a romaria outrora direcionada à santa menina, é reestruturada com 

novo orago mas agora, com a permissão da Igreja.  

Ali muitas pessoas se lavavam e se diziam curadas de alguma enfermidade, 

outras vezes a graça alcançada era expressa em frente à imagem pelo milagre 

concedido através da água e as notícias sobre milagres chegavam cada vez mais longe. 

Com o tempo, grandes filas foram se formando para chegar até aquela água e para fazer 

as orações dentro da capelinha, diante da imagem de Nossa Senhora e assim, a 

experiência religiosa vai tomando novas formas. 

Como destaca Otto (1991, p.32) o elemento essencial da experiência religiosa é 

o Sagrado que é a designação, referência para a experiência do numinoso. Otto 

descreve e analisa como as pessoas reagem diante do sagrado. Ou seja, sua atenção 

não está voltada para os testemunhos da história da religião, mas para a vivência 

concreta da religião e da mística. 

Nesse ínterim, além das orações e graças, muitas pessoas traziam objetos, 

representando as graças alcançadas. Esses objetos podiam ser tranças de cabelos, pés 

e mãos de cera, fotos, muletas, tudo que simbolizassem a graça recebida, ou a promessa 



122  

paga. Na volta para casa levavam água em pequenas garrafas para amigos ou parentes 

enfermos que não puderam ir. E embora o veio de água fosse modesto, a água se 

mantinha bem limpa. 

A capelinha passou a ser um centro de milagres e não mais um recanto de 

orações. Os objetos que ali eram deixados ficavam desorganizados e com o tempo 

apodreciam em razão das chuvas fortes, colaborando assim para que a capela perdesse 

seu verdadeiro sentido e fosse ficando sem espaço para que se colocasse mais objetos. 

Essa movimentação mais intensa ocorria sempre ao mês de junho, quando era celebrada 

a festa de Nossa Senhora Aparecida e também São João Batista, comemorado dia 24 

de junho. E a pessoa que ficasse encarregada de organizar os objetos dentro da capela 

para receber os devotos, seria o festeiro e deveria tomar a frente das responsabilidades. 

Nascia assim oficialmente a festa de Nossa Senhora da Conceição Aparecida 

e São João Batista. Romeiros vindo de regiões distantes e a cada ano que passava o 

número de fiéis aumentava. Sempre de carros de bois, com grandes barracas pra 

acampar e dessa forma o Engenho Velho se transformava às vésperas do dia 24 de 

junho. Anualmente a média era 200 carros de bois, o que deixava as pastagens em volta 

da capela superlotadas. Os momentos religiosos eram muito fortes, desde pessoas que 

iam pagar promessas, se lavar na fonte, deixar algum novo objeto em agradecimento à 

graça concedida, até a grande procissão que envolvia todos os presentes e era 

considerada o ponto alto da festa, além de toda beleza que vinha com a iluminação das 

velas. 

Havia também outras atrações durante a festa, como as pequenas barracas 

de comercialização, de exposição de algum produto caseiro, barracas para refeição e o 

grande salão de festas com as cantorias de folias de reis, catiras, os namoricos, enfim, 

uma grande festa com todos as suas prerrogativas. E no final da festa, havia sempre a 

despedida dos romeiros, com uma grande cerimônia sendo realizada e a despedida 

sendo feita através de acenos, abraços, gestos ou mesmo um cumprimento com o 

chapéu abanando.  



123  

Em um ritmo, cada vez mais intenso, a romaria cresceu e surgiram os 

problemas. As brigas, o grande número de barracas sem licenças do festeiro, jogos por 

apostas, farras, bebedeiras e roubos. Como assegura Silva (1999, p. 96) 

Quadrilhas de ladrões se formavam para invadir fazendas, pois estas nos dias 
de festas encontravam-se totalmente fechadas, sem nenhum vigia. Mesmo no 
decorrer da festa, junto com o povão, ladrões se disfarçavam com o único 
objetivo de levar alguma coisa que por ali estava em condições fáceis. Tudo isso 
distorceu completamente o sentido da festa.  

Apesar dos problemas, o povo não cogitava ver a festa acabar, porém, a 

situação ficou tão complicada que novamente a Igreja interveio na Comunidade do 

Engenho Velho. O Padre Poli propôs o encerramento da festa e isso, foi recebido como 

ofensa, uma proposta inaceitável, principalmente pelos mais simples. Tentando ver a 

festa retomar seu brilho, Joao Batista da Silva (o Batistinha), toma frente da festa e faz 

mutirões, promove algumas melhorias como a construção de uma nova Igreja, simples, 

de adobe37 mas, bem maior e um pouco acima das duas capelas anteriores.  O tempo 

passou, novos desafios surgiram e na década de 70 a romaria chegou ao fim.   

Hoje, a comunidade do Engenho Velho conta com uma aconchegante Capela 

(Ilustração 34), e a grande festa de outrora em honra a Nossa Senhora e São João 

Batista, foi limitada a um tríduo, realizado sempre anualmente, entre os dias 22 e 24 de 

junho. Momento em que ocorre a reza do terço, missas, a coroação da imagem de Nossa 

Senhora da Conceição, levantamento de mastro, queima da fogueira em hora a São 

João Batista e prendas levadas pela própria comunidade e que são leiloadas no amplo 

salão de eventos, que fica ao lado da Igreja. 

Apesar das ações eclesiásticas, ao longo das décadas a fé do povo não foi 

apagada completamente. A história da Santa Menina continuou a circular na oralidade 

da comunidade, e o culto, embora interrompido institucionalmente, persistiu nos 

corações de alguns romeiros e nas práticas devocionais adaptadas, tendo em vista que 

 
37 O tijolo adobe é um bloco de construção antigo, feito de terra crua, água e fibras naturais como palha ou 
esterco, moldado e secado ao sol. É um material ecológico, que oferece bom isolamento térmico e reduz 
custos de construção por usar materiais locais e não requerer queima. No entanto, sua desvantagem é a 
fragilidade à umidade e a necessidade de um tempo de secagem prolongado, o que o torna inadequado 

para a construção de mais de um pavimento ou para áreas com muita chuva.  



124  

ela foi reestruturada nas proximidades do local tido como sagrado por muito tempo. Esse 

episódio reflete a capacidade da religiosidade popular em demonstrar resiliência e se 

reinventar, mesmo diante de uma tentativa de homogeneização imposta pela Igreja, e 

evidencia a importância da memória coletiva e da fé como elementos de resistência 

cultural e espiritual.  

Ilustração 35 – Altar da Igreja - Comunidade do Engenho Velho 

 
Fonte: OLIVEIRA, Tania Maria de– Junho/2024 

 

Assim, o culto à Santa Menina do Engenho Velho se apresenta como um 

símbolo de resistência da fé popular, que sobreviveu ao controle institucional e continua 

a ser lembrado nas narrativas da comunidade, mesmo após a oficialização do fim da 

romaria e mudanças no culto. 



125  

CONSIDERAÇÕES FINAIS    

 

A presente dissertação teve como propósito compreender as dinâmicas 

históricas, religiosas e culturais que envolvem a devoção à Santa Menina do Engenho 

Velho, inserindo-a no contexto mais amplo da religiosidade popular mariana e das 

estratégias de romanização empreendidas pela Igreja Católica em Goiás. Ao longo da 

pesquisa, buscou-se evidenciar como essa manifestação religiosa, surgida a partir de 

visões místicas experienciadas por jovens do campo, rapidamente se tornou um espaço 

de fé, romaria e milagres — configurando-se como um culto popular que confrontou, 

direta e indiretamente, as normas eclesiásticas estabelecidas. 

A análise das fontes primárias, especialmente o Livro do Tombo I e os relatos de 

memórias durante conversas informais com a comunidade, revelou não apenas a 

existência velada da devoção popular, mas também os mecanismos de repressão 

utilizados pela hierarquia eclesial para conter práticas consideradas heterodoxas. A ação 

do padre redentorista Salomão, enviado com a missão de romanizar a religiosidade local, 

ilustra de modo representativo o embate entre duas formas de vivência do sagrado: uma 

normativa, institucional, voltada à centralização dogmática; outra espontânea, enraizada 

na experiência cotidiana dos fiéis, marcada por simbolismos próprios e por uma forte 

conexão com o território e a memória. 

Esse conflito evidencia um fenômeno mais amplo da história do catolicismo no 

Brasil: a tensão entre religião oficial e religiosidade popular. A Igreja, preocupada com a 

pureza doutrinária e a unidade litúrgica, buscou, sobretudo a partir do processo de 

romanização, uniformizar práticas e eliminar manifestações que escapassem ao seu 

controle. Já a comunidade, por sua vez, reinterpretou o sagrado a partir de suas próprias 

categorias, reelaborando símbolos, narrativas e devoções em diálogo com a vida 

concreta. Nesse sentido, a devoção à Santa Menina revela não apenas uma fé 

enraizada, mas também uma capacidade criativa de resistência diante das imposições 

externas. 



126  

Ao final deste percurso, conclui-se que o culto à Santa Menina do Engenho Velho 

constitui um exemplo expressivo da resiliência da fé popular frente à institucionalização 

da religiosidade. Mesmo com o encerramento oficial da romaria, a devoção sobreviveu 

no imaginário da comunidade, ainda que ajustada oficialmente de forma repressora, 

continuou sendo transmitida pelas gerações seguintes como herança cultural e religiosa. 

Nesse processo de transformação, a “menina santa” foi paulatinamente passando por 

ressignificações necessárias para permanecer, e esse espaço sendo ocupado de bom 

grado por Maria — movimento que mostra a força da tradição mariana no catolicismo 

popular, bem como a capacidade de ressignificação da comunidade, que não abandonou 

sua devoção, mas a incorporou em novos moldes para garantir sua sobrevivência. 

Mais do que um fenômeno isolado, o caso investigado lança luz sobre a 

permanência de uma religiosidade viva, plural e muitas vezes marginalizada pelos 

discursos oficiais, mas que persiste como expressão legítima da experiência religiosa no 

Brasil. Nesse aspecto, é valido ressaltar, as manifestações que, mesmo “desaparecidas”, 

estão se reinventando e inclusive algumas delas sendo retomadas pelo Estado como a 

criação do circuito das Cavalhadas, por exemplo.   

Ou ainda as Folias do Divino, as cavalgadas em peregrinação à grandes 

Santuários, e os recentes Rosários rezados nas madrugadas via TV, redes sociais, e 

tantas outras expressões que demonstram a vitalidade de uma fé capaz de se adaptar 

às mudanças históricas sem perder sua essência. A sobrevivência dessas práticas indica 

que o catolicismo popular, longe de ser uma “superstição” ou um resquício arcaico, 

constitui uma dimensão central da identidade cultural e espiritual do povo brasileiro. 

Este estudo, ao dar voz a uma história esquecida ou silenciada, traz 

possibilidades de pesquisar outras festas “desaparecidas” ou que por alguma razão 

tiveram suas dinâmicas alteradas em função de “interesses” diversos, o que contribui 

para o fim do pensamento romântico sobre as festas de devoções populares.  

Possibilita trazer à tona identidades goianas submergidas, no caso pela Igreja, o 

que demonstra um importante conflito entre religiosidades e religião (poder), poucos 

conhecem a história da “menina santa”.  Contribui ainda para o reconhecimento da 



127  

diversidade interna do catolicismo e reafirma a importância da escuta sensível às 

manifestações de fé que emergem dos lugares menos institucionalizados do tecido 

social. E reconhecer essas práticas não significa apenas valorizá-las como “curiosidades 

históricas”, mas entendê-las como parte constitutiva da memória coletiva, revelando 

como comunidades constroem sentidos de pertença, identidade e transcendência. 

Em termos metodológicos, a investigação reforça o valor do diálogo entre fontes 

escritas e relatos orais, permitindo captar tanto o registro oficial — marcado por tentativas 

de controle e silenciamento — quanto a memória viva da comunidade, que guarda as 

marcas da resistência e da adaptação. Nesse encontro entre história e memória, 

percebe-se como o passado se atualiza no presente e continua a inspirar modos de viver 

a fé. 

Como perspectiva para pesquisas futuras, sugere-se o aprofundamento da 

coleta de relatos orais e a ampliação do diálogo com outras experiências semelhantes 

de devoções populares suprimidas, a fim de compor um quadro mais abrangente das 

formas de resiliência e reinvenção da fé nas margens do sistema religioso dominante. 

Além disso, estudos comparativos poderiam iluminar como diferentes comunidades em 

Goiás e no Brasil responderam à romanização, seja adaptando seus cultos, seja os 

recriando sob novas formas. 

Por fim, este trabalho abre a possibilidade de investigar outras festas 

“desaparecidas” ou transformadas em um contexto de retomada institucional, como as 

Cavalhadas, e de trazer à tona identidades goianas submersas, muitas vezes suprimidas 

pela Igreja ou pelo Estado, mas que continuam a se manifestar por meio da cultura, da 

oralidade e da devoção. Esse movimento de resgate não apenas enriquece a 

historiografia local, como também evidencia o conflito entre religiosidade popular e 

religião institucional, mostrando que a fé, mesmo quando submetida à repressão, 

encontra sempre caminhos de expressão e de sobrevivência. 

 

 

 



128  

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS e DOCUMENTAIS 
 

 

ACÍN, Ana Morte. Sor María de Ágreda y la vida cotidiana en Ágreda en el siglo XVII: 

una aproximación histórica. Cuadernos de História Moderna. v. 39, p. 122, 2014. 

ANSÓN, A. Y BOLOQUI, B. La Catedral Basílica de Nuestra Señora del Pilar, Las 

catedrales de Aragón, Ibercaja, Zaragoza, 1987, pp. 242-309.  

AZZI, Riolando. Nossa Senhora Aparecida: história, fé e devoção. São Paulo: 

Paulinas, 2004. 

BALTHASAR, Hans Urs von. Maria: primeiro amor do mundo. São Paulo: Loyola, 

1999. 

BARNAY, Sylvie. Le Ciel sur la Terre: Les apparitions de la Vierge au Moyen Âge. 

Paris, Les Editions du Cerf, 1999. 

BERNARDINO, Luiz. Nossa Senhora de Guadalupe. Aparecida: Editora Santuário, 

2001. 

BETTENSON, Henry. Documentos da Igreja Cristã. São Paulo: Aste, 2007. 

BÍBLIA. Bíblia Sagrada Ave-Maria – Trad. dos originais grego, hebraico e aramaico 

mediante a versão dos Monges Beneditinos de Maredsous. Bélgica, 2013. 

BORGES, Humberto Crispim. História de Silvânia. Goiânia. Cerne, 1981 

BOURDIEU, Pierre. Sociologia. São Paulo: Ática, 1994. p. 21. 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Memórias do sagrado: estudos de religião e ritual. 

São Paulo: Edições Paulinas, 1985.  

BRASIL. Constituição Política do Império do Brazil, 25 de março de 1824. Disponível 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao24.htm. outubro de 2023. 

BROWN, Raymond E. O Nascimento do Messias. São Paulo: Paulinas, 2005. p. 564-

565. 

CATÓLICA, Minha Biblioteca. As Aparições de Nossa Senhora. Curitiba: Minha 

Biblioteca Católica, 2022. 

CROATO, José Severino. As linguagens da experiência religiosa. São Paulo. 2001. 

Cap. IV. p.129-175 



129  

CURADO, João Guilherme da Trindade. Lagolândia — Paisagens de Festa e de Fé:  

uma comunidade percebida pelas festividades. Tese de Doutorado. UFG, 2011. 

D’ABADIA, Maria Idelma Vieira. Diversidade e Identidade Religiosa: uma leitura 

espacial dos padroeiros e seus festejos em Múquem, Abadiânia e Trindade – GO. Paco 

Editorial, Jundiaí, 2014. 

DAOUST, I. Marie dans les catacombes. In: Esprit et Vie, n. 91, 1983 

DEBIASI, Evaristo. A Verdadeira Fisionomia dos Santos. São Paulo: Editora AIS, 1ª 

ed., 2009. 179 p. ISBN 978-85-61995-00-3. 

DEL PRIORE, Mary. História das mulheres no Brasil. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1994. 

ELIADE, Mircea. O mito do eterno retorno: arquétipos e repetição. São Paulo: Zahar, 

1992. p. 38. 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a essência das religiões. São Paulo: Martins 

Fontes, 1993. p. 26. 

FERREIRA, Marcos Manoel. Congada de Catalão (GO): o sincretismo da festa 

popular na perspectiva dos devotos. 2021. 153 f. Dissertação (Mestrado em História) 

– Universidade Estadual de Goiás, Morrinhos, 2021. Disponível em: 

https://www.bdtd.ueg.br/handle/tede/1091. Acesso em: 28 ago. 2025. 

FLEXOR, M. H. O. O Concílio de Trento e as Constituições Primeiras do 

Arcebispado da Bahia “programa” da arte sacra no Brasil. Salvador: EDUFBA, 2016, 

pp. 206-251. ISBN: 978-85-232-1861-4. https://doi.org/10.7476/9788523218614.0013. 

FRAGOSO, Hugo (ofm). A Era Missionária (1686-1759). In: História da Igreja na 

Amazônia. Eduardo Hoornaert (Org.). Comissão de Estudos da Igreja na América Latina, 

1992.  

FRANZIM, Aldemir. Os romeiros do Muquém / Aldemir Franzim e Alberto da Silva 

Moreira. Goiânia: Editora Espaço Acadêmico, 2019. 

GARCÍA, J.A. El libro de Oro del Pilar, Heraldo de Aragón, Zaragoza, 2003. 

Gilles, Emery. Teologia Escolástica. 2011, p. 12–30. 

GOMES FILHO, Robson Rodrigues. Os missionários redentoristas alemães e as 

expectativas de  progresso e modernização em Goiás (Brasil, 1894-1930), Vol. I e 

Vol. II. Niterói, RJ. 2018. 



130  

GOMES FILHO, Robson Rodrigues. Ultramontanismo e catolicismo popular em 

goiás no início do século xx: caracterizações e problematizações. Revista Mosaico, 

v. 13, p. 51-66, 2020. e-ISSN 1983-7801 

GOMES FILHO, Robson. A repressão religiosa ao movimento messiânico de santa 

Dica pela Ordem Redentorista em Goiás (1924-1925). Dissertação (mestrado)- 

Universidade Federal de Ouro Preto, 2012. 

GONZÁLEZ, Justo L. Uma história do pensamento cristão: dos primórdios ao Concílio 

de Calcedônia. 3. ed. São Paulo: Vida Nova, 2004. cap. 4, p. 79–100. 

HALBWACHS, Maurice. A Memória Coletiva. Centauro Editora. São Paulo 2006. 

HOORNAERT, Eduardo (org.).  A Era Missionária (1686-1759). Comissão de Estudos 

da Igreja na América Latina, 1983. 

HOORNAERT, Eduardo. Formação do Catolicismo Brasileiro. Petrópolis. Vozes, 

1989. 

LANDGRAF, Robert. O Dogma da Assunção de Maria: um paradigma para a 

antropologia e a escatologia cristã. Um estudo histórico-teológico. São Paulo, 2022. 

LEITH, Mary Joan. "Early Marian Devotion and the Cult of Images." In: Bockmuehl, 

Markus; Strange, Tom (eds.). The Cambridge Companion to Jesus. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2001. p. 152-153. 

LÓPEZ, María del Carmen. Santa Maria Maggiore: historia, arte y espiritualidad. Ciudad 

del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2003. p. 45-47. 

MACHADO, José Henrique Rodrigues. Devoção e Fé nas Folias em Morrinhos/Go: 

Resistência na tradição do catolicismo popular. Morrinhos, 2020.  

MEIRELLES, Victor. Primeira Missa no Brasil, 1860 - Tinta óleo sobre tela, 

268x356cm.Museu Nacional de Belas Artes, Rio de Janeiro. Disponível em: < 

https://enciclopedia.itaucultural.org.br/obra1260/primeira-missa-no-brasil>. Acesso em 

12 de outubro de 2023. 

MEY, Jacob L. As vozes da sociedade. Trad. Ana Cristina de Aguiar. Campinas, SP: 

Mercado de Letras, 2001. 

MICHAELIS, Dicionário. https://michaelis.uol.com.br/busca?id=mZov. Acesso em: 07 

julho 2025. 



131  

MIRANDA, João. O Santo do Manto: A história de São Juan Diego e Nossa Senhora de 

Guadalupe. São Paulo: Paulus, 2021. 

MONFORT, Associação Cultural. PIO IX – Bula “Ineffabilis Deus” – Dogma da 

Imaculada Conceição. P. 10. Disponível em: http://www.montfort.org.br, 08/12/2024 

NASCIMENTO, Lucas Pedro do. Ele desceu lá do céu, na bandeira assentou: o 

catolicismo  popular e a devoção a São Sebastião em Leopoldo de Bulhões e Silvânia, 

Curitiba. CRV. 2021. 

OLSON, Roger E. História da teologia cristã: 2000 anos de tradição e reformas. São 

Paulo: Editora Vida, 2001. 

OTTO, Rudolf. O Sagrado: o mistério do numinoso. Trad. N. L. S. Vasconcellos. 4. ed. 

São Paulo: Martins Fontes, 1991. 

OTTO, Rudolf. O sagrado: os elementos irracionais na ideia do divino e sua relação 

com o racional. Tradução de Paulo Mendes. 15. ed. Petrópolis: Vozes, 2012. 

PALACIN, Luis. O Século do ouro em Goiás. Goiânia: UCG, 1994. 

PAROQUIA SENHOR DO BONFIM. Livro de Tombo nº 01, (1915-1928) . 

PELLEGRINO, Bruno. Maria: história, culto e doutrina. São Paulo: Paulus, 2001. 

POHL, Johann Emanuel. Viagem no Interior do Brasil. Tradução de Milton Amado e 

Eugênio Amado. Belo Horizonte: Itatiaia/São Paulo: USP, 1976.  

PRANDI, R. Um sopro do espírito. São Paulo. EDUSP, 1997. 

PRIBERAM. Dicionário Priberam da Língua Portuguesa, edição em português do 

Brasil para Kindle, junho 2008. ISBN: 978-989-96820-2-3 

 

QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de. Sociologia – O Catolicismo Rústico no Brasil. 

Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, São Paulo, n. 5, p. 104–123, 1968. Disponível 

em: https://doi.org/10.11606/issn.2316-901X.v0i5p104-123. 

REIMER, Haroldo. Liberdade Religiosa na História e nas Constituições do Brasil. São 

Leopoldo: Oikos, 2012. 

RIBEIRO, António. Fátima, evento e mensagem. Fátima: Santuário de Fátima, 2007. 

RODRIGUES, Leonardo Affonso de Miranda. Aparecida: o milagre e a construção da 

fé. Rio de Janeiro: Editora PUC-Rio; São Paulo: Loyola, 2012 



132  

ROSENDAHL, Zeny. O sagrado e o espaço. In: CASTRO, Iná Elias; GOMES, Paulo 

César Costa; CORREA, Roberto Lobato (Org). Geográficas e Explorações: percurso no 

fim do século. Rio de Janeiro: Bertrand.1997. 

SAINT-HILAIRE, Auguste de. Viagem à Província de Goiás. Tradução de Regina Regis 

Junqueira. Belo Horizonte: Itatiaia/São Paulo: USP, 1975. 

SALES, Lílian  «A legitimação das aparições da Virgem Maria: estratégias e 

agências», Etnográfica, vol. 17 (2) | 2013, 317-339. 

SANCHIS, Pierre. Arraial: Festa de um Povo, as romarias portuguesas. 2. Ed. 

Tradução de Madalena Mendes de Matos. Lisboa: Publicações Dom Quixote, 1992. 

SANTOS, Cândido dos. Jansenismo e Antijansenismo nos Finais do Antigo Regime. 

CITCEM – Centro de Investigação Transdisciplinar «Cultura, Espaço e Memória. 

Companhia das Artes, Porto, 2011. 

SIEDELISKE, Flaviano Nogueira. De Niceia a Calcedônia: as contribuições 

cristológicas dos Concílios Ecumênicos. Revista Teologia e Espiritualidade, v. 6, n. 11, 

jun. 2019. p. 23-37. ISSN 2316-1639.  

SILVA, Jovandir Batista da. Família Batista: dos mistérios universais aos contos 

regionais. Inspetoria São João Bosco. Silvânia, 1999. 

SILVA, Thiago Castro e. Estruturação e conservação do cerrado no contexto da 

paisagem: entendendo a vegetação da floresta nacional de Silvânia e seu entorno. UEG, 

Anápolis: 2020 

SILVA, Mônica Martins. A festa do Divino: romanização, patrimônio e tradição em 

Pirenópolis (1890-1988). Goiânia: AGEPEL, 2001. 

TERAOKA, Thiago Massao Cortizo. A liberdade religiosa no direito constitucional 

brasileiro. Tese de doutorado. Departamento de Direito do Estado (DES) da Faculdade 

de Direito da Universidade de São Paulo (FDUSP), 2010. 

U. BELLOCCHI (a cura di), Tutte le encicliche e i principali documenti pontifici 

emanati dal 1740, vol. IV: Pio IX (1846-1878), pp. 319-329, 1995, Libreria Editrice 

Vaticana, Città del Vaticano. 

VAZ, José Carlos. Trindade: a cidade santa do Divino Pai Eterno. Goiânia: Ed. da 

UFG, 1997. 

WEBER, Max. Economia e Sociedade. Fundamentos da Sociologia Compreensiva. 

Brasília: Ed. UnB, 1994. 



133  

WEBER, Max. Sociologia da religião. Tradução: Regis Barbosa e Karen Elsabe 

Barbosa. São Paulo: Editora Vozes, 2009. 

WERNET, Augustin. A Igreja Paulista no Século XIX: a reforma de Dom Antônio 

Joaquim de Melo (1851-1861). SP: Ática, 1987. 

ZIMDARS-SWARTZ, Sandra L. Encountering Mary: From La Salette to Medjugorje. 

Princeton: Princeton University Press, 1991. 

 
 
REFERÊNCIAS DOCUMENTAIS  
 

CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II (1962-1965). Constituição Dogmática Dei 

Verbum: sobre a revelação divina. Trad. Tipografia Poliglota Vaticana. São Paulo: 

Paulus, 1997a. (Col. Documentos da Igreja).  

CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II (1962-1965). Documentos do Concílio 

Vaticano II. Org. Lourenço Costa. Trad. Tipografia Poliglota Vaticana. São Paulo: 

Paulus, 1997d.  

IGREJA CATÓLICA. Catecismo da Igreja Católica. São Paulo: Loyola, 2000. 

PAULO VI. Exortação Apostólica Marialis Cultus: para a reta ordenação e 

desenvolvimento do culto à bem-aventurada Virgem Maria. Brasília: CNBB, 2016.  

PIO XII. Carta Encíclica Humanis Geniris. 1950. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/pius 

PIO XII. Munificentissimus Deus: Constituição Apostólica sobre a definição do 

dogma da Assunção de Nossa Senhora em corpo e alma ao céu. Vaticano, 1 nov. 

1950. Tradução oficial em português. In: Documentos Pontifícios Marianos. Aparecida: 

Santuário, 2005. p. 33. 

VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições primeiras do Arcebispado da Bahia: 

feitas e ordenadas pelo ilustríssimo e reverendíssimo senhor D. Sebastião Monteiro da 

Vide, arcebispo do dito arcebispado e do Conselho de Sua Majestade; propostas e 

aceitas no sínodo diocesano que o dito senhor celebrou em 12 de junho do ano de 1707. 

Coimbra: Real Colégio das Artes da Companhia de Jesus, M.DCCXX [1720]. 10 f. não 

numeradas, 618, 32, 187 p. 

 

 



134  

ENDEREÇOS ELETRÔNICOS UTILIZADOS 
 
 
 

SANTUÁRIO DE LOURDES. A história das aparições. Disponível em: 

https://www.lourdes-france.org 

ORIONDI.NET. O milagre da neve e a devoção mariana. 7 ago. 2024. Disponível em: 

https://www.oriundi.net/milagre-da-neve-historia 

NEWS, Vatican. A história das aparições de Lourdes. Disponível em: 

https://www.vaticannews.va/pt/igreja/news/2019-02/nossa-senhora-lourdes-aparicoes-

historia.html.  

NEWS, Vatican. A história do milagre da neve e a fundação de Santa Maria Maior. 4 

ago. 2024. Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/igrejaviva/2024-08/milagre-da-

neve-roma.html.  

NEWS, Vatican. Roma, festa de “Nossa Senhora das Neves”. O Papa nas 

Vésperas de 5 de agosto. Data da Publicação: 05/08/2024 

NEWS, Vatican. São João Paulo II e Nossa Senhora de Guadalupe. 12 dez. 2019. 

Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2019-12/sao-joao-paulo-ii-e-

nossa-senhora-de-guadalupe.html.  

BASÍLICA DE APARECIDA. História de Nossa Senhora Aparecida. Aparecida: 

Santuário Nacional, 2023. Disponível em: https://www.a12.com/santuario/historia. 

Acesso em: 1 maio 2025. 

CRUZ TERRA SANTA. A veneração de Nossa Senhora das Neves no contexto 

histórico. 6 ago. 2024. Disponível em: https://www.cruzterrasanta.com.br/nossa-

senhora-das-neves. Acesso em: 05 maio 2025. 

LOURDES-FRANCE. The Apparitions. Disponível em: https://www.lourdes-

france.com/en/the-apparitions/  

MARIOLOGICUS, Locus. Iconografia de Maria: Catacumbas de Priscila, a 

Anunciação. Edição Locus. 23/09/2022. https://www.locusmariologicus.org 

 

 

 



135  

ANEXO 01 

 

Portaria – Jornal O Estado de Goyaz 12/01/1892 

 

 



136  

ANEXO 02 

 

 

2 - Portaria – Jornal O Estado de Goyaz 12/01/1892 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



137  

ANEXO 03 

 

Livro de Tombo nº 01 – Início do relato das aparições 

 

Livro de Tombo nº 01, (1915-1928) da paróquia de Bomfim 

Folha 42 

 

 

 

 

 

 



138  

ANEXO 04 

 

 

Livro de Tombo nº 01 – Registrto sobre a Comissão e o relatório  

 
Livro de Tombo nº 01, (1915-1928) da paróquia de Bomfim 



139  

ANEXO 05 

 
Folha 44 – 3 de Março de 1909 

 
 
 
 

Jornal O Lidador – Capa – 4 de Maio de 1909 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



140  

ANEXO 06 

 

 

Relatório da Comissão de investigação 

 



141  

ANEXO 07 

 

Livro de Tombo nº 01, (1915-1928) da paróquia de Bomfim 

 
Relatório e Laudo Final 

 



142  

ANEXO 08 

 

Livro de Tombo nº 01, (1915-1928) da paróquia de Bomfim 

Folha 45  
Laudo Final 

 
Livro de Tombo nº 01, (1915-1928) da paróquia de Bomfim 

Folha 46 


