2l

z Universidade
( Estadual de Goias

UNIVERSIDADE ESTADUAL DE GOIAS

Unidade Universitaria Anapolis de Ciéncias Socioeconémicas e Humanas

AamAnm-~

Programa de P6s-Graduagao Ciéncias Sociais e Humanidades

“Territorio e Expressdes Culturais no Cerrado”

TANIA MARIA DE OLIVEIRA

A GLORIA DESTA SANTA E UMA GLORIA MILAGROSA:

A Romaria do Engenho Velho e a romanizacédo em Bonfim — Goias

Anapolis-GO
2025



TANIA MARIA DE OLIVEIRA

A GLORIA DESTA SANTA E UMA GLORIA MILAGROSA:

A Romaria do Engenho Velho e a romanizagédo em Bonfim — Goias

Dissertacdo de Mestrado apresentada ao
Programa de Pdés-Graduagao TECCER, da
Universidade Estadual de Goias, como
requisito parcial para a obtengao do titulo de
Mestre em Ciéncias Sociais e Humanidades
Territorios e Expressdes Culturais no
Cerrado, na éarea interdisciplinar.

Linha de pesquisa: Linha 3 - Patriménio e
Expressodes Culturais no Cerrado.

Orientadora: Prof?. Dra. Maria Idelma Vieira
D’Abadia

Anapolis-GO
2025



& 4
eitoria de Universidade o ESTADO.
po B £ <8) Estadual de Goias S bE GoIAs

Graduacso

TERMO DE AUTORIZACAQ PARA PUBLICACAO DE DISSERTACOES NA
BIBLIOTECA DIGITAL (BDTD)

Na qualidade de titular dos direitos de autor, autorizo a Universidade Estadual de
Goias a disponibilizar, gratuitamente, por meio da Biblioteca Digital de Teses e Dissertagdes
(BDTD/UEG), regulamentada pela Resolugio, CsA n.1087/2019 sem ressarcimento dos
direitos autorais, de acordo com a Lei n® 9610/98, para fins de leitura, impressio e/ou download,
a titulo de divulgagio da produgio cientifica brasileira, a partir desta data.

Estando ciente que o conteudo disponibilizado é de inteira responsabilidade do
autor / autora.

Dados do autor (a)
Nome Completo: Tania Mari liveir

E-mail: thania.oliverf@hotmail.com

Dados do trabalho

Titulo: A GLORIA DESTA SANTA E UMA GLORIA MILAGROSA: 4 Romaria do
Engenho Velho e a romanizacdo em Bonfim — Goids

( x) Dissertagio

Curso/Programa: Pés-Graduacio Ciéncias Sociais ¢ Humanidades “TECCER - Territorio e
Expressdes Culturais no Cerrado™

Concorda com a liberagdo documento?
[X ] SIM
[ TNAO
Obs: Periodo de embargo é de um ano a partir da data de defesa

Anapolis, 20/10/2025

Drocumiente assinado digiealmesnoe

-U-.b TANIA MARLA DE GLUVEIRA
Data: 20/10/2025 11:58:09-0300
Weriligue ¢ WEps validan, i, pov. b

Assinatura do autor / autora

Assinatura do orientador / orientadora

PEP - Pré-RBeltoria de Pesguisa & Pds-Graduacho 2] IR2E-115%
BR 153 Quadra Arca, Km 99, prpiueglbe § wsnw prpseg br
CEF: T51 33503, &n. '|| gl = G0



Ficha Catalografica



] " - Campus. _— »
@* Yy e {%} ool de Gods {gp ESTADO,

S0 B AL o H

M-

ATA DE SESSAO PUBLICA DE DEFESA DISSERTACAO DE MESTRADO

Aos 17 dias do més de setembro do ano de dois mil e vinte e cinco, a partir das 14:20 horas, na
sala de aula do Programa de Pos-graduacgio em Territorios e Expressdes Culturais do Cerrado da
UnuCSEH — Nélson de Abreu Jinior, em formato hibrido, realizou-se a sessfo de julgamento
da dissertagdo da discente TANIA MARIA DE OLIVEIRA, intitulada: “A GLORIA DESTA
SANTA E UMA GLORIA MILAGROSA: A Romaria do Engenho Velho e a romanizacio
em Bonfim - Goiis” . A Banca Examinadora foi composta pelos seguintes Professores: Profa. Dra.
Maria Idelma Vieira D*Abadia (Orientadora), Prof. Dr.Jofo Guilherme da Trindade Curado (Membro
Externo), Prof. Dr. Jose Henrique Rodrigues Machado (Membro Interno), Prof® Dra Janes Socorro da Luz
(Suplente Interno), Profa. Dra. Tereza Caroline Lébo (Suplente externo), Profa. Dra. Maria de Fatima
Oliveira {(Coorientadora). Os membros da banca fizeram suas observagfes e sugestdes, as quais deverio
ser consideradas pelo discente e seu orientador. Em seguida a Banca Examinadora reuniu-se, em sessfo

secreta, atribuindo ao discente os seguintes resultados.

Profa. Dra. Maria Idelma Vieira D* Abadia (Orientadora)
{ x ) aprovado ( ) reprovado.

Deiid et ARdinads digitalments

\L b MARLA IELMA VIEIRA D ABADLA
g L Data: 08710/3025 13001 F5-0000
Werifrgue s hEtpac) fealidar, it fow b

Assinatura,

Prof. Dr.Jodo Guilherme da Trndads Moradas Mhdamben Fvtarnad

Do mente assinado digitalmente

( x ) aprovado ( ) reprovado. g U.b JOAG GUILHERME DA TRINDADE CURADO

Data: 01710/ 2035 19484 8- 0300
Assinatura,

werifigue fm Rt fvalid ar it po b

Prof. Dr. Jose Henrique Rodrigues Machado (Membro Interno)

e e s g et

x ) aprovado reprovado. } '
(x) aprovado () rep g by T s e

g Mg SRl

Assinatura,

Prof* Dra Janes Socorro da Luz (Suplente Interno)

{ ) aprovado ( ) reprovado.



Assinatura,

Profa. Dra. Tereza Caroline Libo (Suplente externo)
( ) aprovado ( ) reprovado.

Assinatura

Profa. Dra. Maria de Fatima Oliveira (Coorientadora)
( )aprovado ( ) reprovado.

Assinatura

Resultado Final: ( x ) aprovado ( ) reprovado.

Observagdes:

Fazer as corregdes apontadas pela banca em relagdo a formatacio da ABNT, estética da escrita e
paragralos.

Reaberta a sessdo phblica, o Orientador proclamou o resultado e encerrou a sessfo as 16:30
horas, da qual foi lavrada a presente ata que sera assinada pelo discente e pelos membros da

banca examinadora supracitada.
Diostuamen to assinado dipitabmente

ub TAMUA MARLA DE OLIVEIRA,
Data: 02720/ 3025 1 3:05:01-0300

Discente: TANIA MARIA DE OLIVEIRA __ el el



Dedico este trabalho ao meu irmao
‘Juninho’ (in memorian), que na luta diaria
pela vida, me incentivou a lutar pelos meus
objetivos e a agradecer por cada conquista
obtida, por menor que esta seja.

... "Procurei a mim e ndo me encontrei,
procurei a Deus e ndo o encontrei,
procurei ao meu irmdo e nele...

encontrei os trés.’
(Michel Quoist)



AGRADECIMENTOS

A Deus, luz que guia meus passos, sustento nos momentos de cansaco e forga
silenciosa que tornou possivel cada conquista desta jornada. Sem Sua presencga, nada

do que realizei teria sentido ou plenitude.

Aos meus pais, razao do meu viver, minha eterna gratidao por todo amor, cuidado
e ensinamentos. Vocés me deram a vida e me ensinaram a vivé-la com dignidade;
transmitiram-me os valores que guiaram cada passo desta caminhada. Sem vocés, nada

do que realizei seria possivel.

Ao meu esposo, lelson, amor da minha vida, agrade¢o por seu apoio
incondicional, paciéncia, incentivo constante e por acreditar em mim nos momentos de
cansacgo extremo, duvida e quando nem eu mesma acreditava mais. Sua presenga

tornou cada desafio mais leve e cada conquista mais significativa.

As minhas irmas, Janaina e Manuela, extensdo de minha propria existéncia,
agradeco por cada abracgo, carinho, apoio e pela cumplicidade de uma vida toda. Estendo
minha gratiddo aos meus cunhados, Candido e Fabricio, por cuidarem tdo bem de vocés

— e, por consequéncia, de meus maiores tesouros.

Aos meus sobrinhos, Caio, Paula, Leonardo, Heitor, italo, Aninha, Miguel, Maité e
Maya: vocés sao raios de luz que iluminam meus dias e me lembram da beleza simples

da vida e da esperanga que renasce em cada sorriso.

Aos meus irmaos de alma e coragao, Zélia, Zilda e Yunesky, obrigada por serem

porto seguro quando o mar da vida fica revolto!

Ao meu querido amigo Ms. Lucas Pedro, por ter me encorajado, inspirado e
auxiliado em todo esse processo. Vocé € luz!

A minha orientadora, Professora Doutora Maria Idelma, que conduziu este
trabalho com competéncia, paciéncia e dedicagao, sempre guiando-me com sabedoria

e ateng¢ao aos detalhes. Vocé é incrivel, e eu a levarei em meu coragao por toda a vida!



Aos inspiradores professores do quadro docente do PPGTECCER, que
compartilharam conhecimento, inspiracdo e estimulo, expresso meu profundo
reconhecimento pelo papel fundamental em minha formacéo.
Em especial, aos professores integrantes das bancas de qualificagao e defesa, Dr. Jodo

Guilherme e Dr. José Henrique, pelo cuidado, zelo, orientacdes e incentivo.

Aos meus amigos e colegas de trabalho do CEPMG-CT, agradeco pela
companhia, pelos momentos de descontragdo, pela troca de experiéncias e pelo apoio

mutuo nos momentos mais desafiadores da vida académica e profissional.

Aos colegas da turma do TECCER, pela enriquecedora troca de ideias, pelo apoio,
pela parceria e pelo entusiasmo criador ao longo dessa desafiadora caminhada. Foram

meses arduos, intensos e muito produtivos ao lado de vocés.

Por fim, agradeco a todos que, de alguma forma, contribuiram para a realizacao
deste trabalho. Cada gesto de apoio, cada palavra de incentivo e cada momento
compartilhado fizeram desta jornada uma experiéncia de aprendizado, crescimento e

gratidao.

Obrigada!



Quem é vocé?

Sou mulher como outra qualquer.
Venho do século passado

e trago comigo todas as idades.
Numa éansia de vida eu abria 0 voo
nas asas impossiveis do sonho.
Nasci para escrever, mas, o meio,
o tempo, as criaturas e fatores
outros, contramarcaram minha vida.
Sobrevivi, me recompondo aos
bocados, a dura compreensao dos
rigidos preconceitos do passado.

Preconceitos de classe.
Preconceitos de cor e de familia.
Preconceitos econémicos.

Férreos preconceitos sociais.

[]

Procuro superar todos os dias
minha prépria personalidade
renovada, despedacando dentro de
mim

tudo que € velho e morto.

Luta, a palavra vibrante
que levanta os fracos
e determina os fortes.

Quem sentira a Vida

destas paginas...

Geracgbes que hao de vir

de geragbes que vao nascer.

(Cora Coralina)



RESUMO

Realizou-se nessa dissertacdo uma analise das aparicbes de Nossa Senhora pelo
mundo, buscando compreender o processo social e simbdlico que sustenta a formagéao
de convicgdes coletivas em torno das aparigdes e que invariavelmente, tem seu inicio
em testemunhos pessoais sobre visdes com ela. Partiu-se entdo do estudo de caso
realizado nas aparicdbes de Nossa Senhora da Conceigdo (a Santa de Bonfim) em
Engenho Velho, regido da antiga cidade de Bonfim, hoje Silvania — Goias, ocorridas entre
o fim do século XIX e inicio do século XX, originando nesse periodo, uma romaria. No
ensejo, discutiu-se a intervencido da Igreja Catdlica e da Diocese de Goias na retro-
mencionada romaria e, assim, evidenciou-se os choques e os enfrentamentos travados
entre o catolicismo popular e o catolicismo oficial, especialmente os mecanismos de
controle perpetrados pelo padre redentorista portugués Salomao Pinto Vieira e a
resiliéncia dos leigos da pardquia, com o proposito de compreender os fatores que
geraram o silenciamento daquela que ja foi uma grande romaria em Goias, muito
embora, a regido ainda alimente a religiosidade popular com outros festejos tipicos da
tradicdo catodlica. Para tanto, buscou-se uma revisdo de literatura, documental e
observacao participante, a luz de aportes tedricos da Histéria Cultural, da Sociologia e
da Geografia Cultural com o intuito de, por meio de uma analise histérica, religiosa e
social, compreender as praticas do catolicismo rustico e os mecanismos articulados pela
Igreja em Goias, especialmente em Bonfim. A partir do mapeamento, catalogacao e
levantamento dos dados, a dissertagao foi organizada considerando questdes como a
devocdo popular, a repressdo institucional e a sobrevivéncia/resiliéncia das
manifestagdes religiosas no Brasil.

Palavras-chave: Devocao Mariana. Silvania-Go. Romanizagao. Religiosidade Popular.



ABSTRACT

This dissertation presents an analysis of Marian apparitions around the world, seeking to
understand the social and symbolic processes that sustain the formation of collective
convictions surrounding these events, which invariably begin with personal testimonies
of visions of the Virgin. The research is based on a case study of the apparitions of Our
Lady of the Conception (the “Saint of Bonfim”) in Engenho Velho, a region of the former
city of Bonfim—currently Silvania, in the state of Goias, Brazil—occurring between the
late nineteenth and early twentieth centuries, which gave rise to a local pilgrimage. The
study discusses the intervention of the Catholic Church and the Diocese of Goias in this
pilgrimage, revealing the tensions and conflicts between popular Catholicism and official
Catholicism, especially the mechanisms of control employed by the Portuguese
Redemptorist priest Salom&o Pinto Vieira, and the resilience of the parish laity. The aim
is to understand the factors that led to the silencing of what was once one of the major
pilgrimages in Goias, even though the region continues to nurture popular religiosity
through other celebrations typical of the Catholic tradition. The research involved
literature review, documentary analysis, and participant observation, under the theoretical
frameworks of Cultural History, Sociology, and Cultural Geography. Through a historical,
religious, and social analysis, the dissertation seeks to understand the practices of rustic
Catholicism and the mechanisms of institutional control articulated by the Church in
Goias, particularly in Bonfim. Based on the mapping, cataloging, and collection of data,
the study was organized around themes such as popular devotion, institutional
repression, and the survival and resilience of religious manifestations in Brazil.

Keywords: Marian Devotion. Silvania-Go. Romanization. Popular Catholicism.



llustragao 1
llustragao 2
llustragao 3
llustragao 4
llustragao 5
llustragao 6
llustragao 7
llustragao 8
llustragao 9
llustracao 10
llustragao 11
llustragcao 12
llustragcao 13
llustragao 14
llustragao 15
llustracao 16
llustragao 17
llustragao 18
llustragao 19
llustragao 20

llustracao 21

Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Mapa
Foto
Foto
Foto
Foto

Foto

LISTA DE ILUSTRAGOES

Basilica de Nuestra Sefora del Pilar, Zaragoza...............
Imagem de Nuestra Sefora del Pilar.............c.......o.oo....
Catedral Basilica de Nossa Senhora do Pilar...................
AVirgem e 0 Menino com um profeta.........c.cccccovveeeieennnen.
Salus Populi Romani - Nuestra Sefora de las Nieves.....

Basilica de Santa Maria Maggiore, Roma............ccc.........

Nossa Senhora de Guadalupe na tilma de Juan Diego....

Nossa Senhora de Guadalupe..........ccccceeeeeiiiiiiiiiiiiiinnnnn,
Nossa Senhora Aparecida com manto...........cccccceeeeeeeenns
Passarela da Fé e o Santuario Nacional de Aparecida....
Santuario de Lourdes — Franga.............cceeevveeeieiieiiiinnnnnns
Nossa Senhora de Lourdes - Lourdes (Francga)...............
Os pastorinhos de Fatima: Lucia, Francisco e Jacinta.....
Fatima - Recinto do Santuario............cccccveviiiiiveeiininnnnnn.
Primeira Missa no Brasil, Oleo sobre tela.........................
Localizagcdo do municipio de Silvania — Goias.................
Igreja Nosso Senhor do Bonfim.............cccooiiiiiiiiicnnnnnn.
Igreja (restaurada) do Nosso Senhor do Bonfim..............
Vista aérea da estacao ferroviaria de Silvania-Goias.......
Constitui¢des Primeiras do Arcebispado da Bahia...........

Bispo Dom Eduardo Duarte e Silva.................cceevvvvveenns



llustragao 22
llustragao 23
llustragao 24
llustragao 25
llustragao 26
llustragao 27
llustracao 28
llustragao 29
llustragao 30
llustragao 31
llustragao 32
llustragao 33
llustragao 34

llustragao 35

Foto
Mapa
Mapa
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto
Foto

Foto

Santo Afonso Maria de LigOrio.........cceueeeeeiiiiiiiiiiiiiie 78
Regido aproximada do Engenho Velho - Silvania............ 82
Localizac&o — Silvania e Engenho Velho.......................... 83
Padre Salom&o Pinto Vieira............cccoiviiiiiiiii, 85
Festa da Familia Batista — Engenho Velho...................... 92
Mandala com a arvore genealdgica de Batistinha............ 93
Imagem de satélite da regido do Engenho Velho............. 104
Romaria de Trindade — Procissdo de encerramento........ 107
Congadas — Catal&o.........cccceeeeieeiiiiiiiiiii 108
Festa do Divino Espirito Santo, em Pirendpolis............... 110
Cartaz / Folia do Divino / 2025 - Pirenopolis de Goias..... 113
Procissdo do Fogaréu - Cidade de Goias............cccceunn..... 116
Programacao Virtual - Quaresma de Sdo Miguel Arcanjo 118
Altar da Igreja - Comunidade do Engenho Velho............. 124



SUMARIO

INTRODUGAO...........oiiiiiiieieeeeee ettt ettt n s aenns

CAPITULO 1. ADEVOGAO. ... ettt

1.1 Atradigdo das apari¢des marianas pelo mundo...........cccceeeeeeiiiieiiiiiieeiiiinnnns

1.2 Are

ligiosidade popular N0 Brasil................iiiiiiiiiiiiiieee

1.3 O catolicismo popular em Bonfim de GOIaS.............coeeeeiiiiiiiiiiiiieicee e

CAPITULO 2. AREPRESSAOQ........oco ittt

21 Aro

manizagao religiosa N0 Brasil.............cccooiiiiiiiii

2.2 Os redentoristas e as apari¢des no imaginario religioso de Bonfim...............

2.3 Aro

maria do Engenho Velho: A gldria desta santa € uma gloria milagrosa...

CAPITULO 3. ASOBREVIVENCIA..........coovoietieieieeeeeeeee e

3.1 Atradicao das festas religiosas: significados e representagdes....................

3.2 Asobrevivéncia de manifestagdes da religiosidade ............ccccceeeeeeeeeieennen.n.

3.3 Aromaria do Engenho Velho: a imposigcao do fim e a manutencao da fé......

CONSIDERAGOES FINAIS ...........cooooiiitieieieeeeeeetee et

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS E DOCUMENTAIS .............ccooeviieeeiee,

ANEXOS

16

22

22

51

59

68

68

78

106

106

112

120

125

128

135



16

INTRODUGAO

A devocgéo e a religiosidade constituem dimensdes fundamentais da experiéncia
humana, expressando formas simbdlicas de relagdo com o sagrado e moldando
identidades individuais e coletivas ao longo da historia. No contexto do cristianismo, em
especial no catolicismo popular, essas manifestacdes assumem caracteristicas
singulares que dialogam com a cultura local, a tradigdo oral e a vivéncia comunitaria da
fé. Compreender tais expressdes exige um olhar atento as praticas devocionais, aos
rituais e as representagdes religiosas que, mais do que simples atos de fé, revelam

modos de resisténcia, pertencimento e construgcao de sentido.

Sob essa perspectiva, a devogcdo mariana constitui uma das manifestacdes mais
complexas e persistentes da religiosidade catdlica, articulando-se entre doutrina e
experiéncia, autoridade e afeto, norma e pratica. Na tradicdo da Igreja, Maria é elevada
a condicdo de modelo de fé e santidade por meio de dogmas que consolidam sua
importancia teoldgica: Mae de Deus, Virgem perpétua, Imaculada Conceicdo e

Assuncao.

Contudo, sua presenga nao se limita ao discurso oficial do magistério eclesial. Nas
praticas religiosas populares, Maria se apresenta de modo plural, assumindo identidades
locais, respondendo a anseios cotidianos e operando como presencga viva nas alegrias
e sofrimentos do povo. Essa tensao entre o culto oficial e a devogao popular revela néo
apenas a diversidade interna do catolicismo, mas também as disputas simbdlicas em

torno da vivéncia do sagrado.

No Brasil, e particularmente em Goias, essas expressdes de fé adquirem
contornos proprios, enraizados na oralidade, na vida comunitaria e na persisténcia de
praticas devocionais que resistem as imposicdes institucionalizadas. E nesse cenario
que se insere o objeto desta dissertagédo: o culto a ‘Santa Menina’ do Engenho Velho,

surgido no final do século XIX e inicio do século XX, a partir de visées misticas relatadas



17

por uma jovem chamada Henriqueta e outras meninas da regido de Bonfim' (atual
Silvania-GO). Segundo o Livro do Tombo I, jornais da época como o Lidador, o Estado
de Goyaz e fontes orais preservadas pela comunidade, tais visbes deram origem a uma
romaria espontanea, cuja mobilizagéo popular culminou na construgdo de uma capela

no local das aparigoes.

Contudo, a chegada do padre redentorista Salomao Vieira, com a misséo de
romanizar os ritos e praticas da paroquia, resultou na suspensao oficial da romaria em
1917. Destarte, acredita-se que, embora a romaria tenha sido suplantada e hoje
silenciada, no imaginario popular a gléria milagrosa da santa, parafraseando as videntes
que utilizaram esse termo em uma das oracdes que a santa menina supostamente ditou
a elas ( anexo 07), ainda tem lugar no imaginario local e alimenta a cosmovisédo de que
o lugar das apari¢cdes ainda é um campo sagrado e divino. Haja vista, as altragdes e
adaptagdes ocorridas na devogao local, ao longo dos anos, demonstrando a forga das

manifestagdes religiosas locais.

A presente dissertacdo, portanto, propde-se a compreender as intervengdes da
Igreja Catdlica no contexto da romanizagao iniciada em Goias no final do século XIX e
suas consequéncias para as praticas do catolicismo popular, especialmente no caso da
romaria a ‘Santa Menina’ de Bonfim. Entre os anos de 1909 e 1917, observa-se uma
tensao entre o controle eclesiastico e a fé popular local, marcada pela tentativa de
sufocar um culto espontaneo e pela resisténcia silenciosa dos devotos. Ainda que
institucionalmente interrompida, a devogéo a ‘Santa Menina’ permanece no imaginario
coletivo como manifestagdo de um sagrado que sobrevive a repressao. Dessa forma, a
analise deste culto permite refletir sobre as formas de resisténcia religiosa, de construgao
da memodria coletiva e de persisténcia de praticas religiosas que desafiam o monopdlio

institucional do sagrado.

Por conseguinte, algumas questdes-problemas nortearao a discussao, como o0s

'O nome do Arraial e depois da cidade de Bonfim aparece quase sempre grafado como ‘Bomfim’ em
documentos eclesiasticos e oficiais, sendo o documento mais antigo o Estatuto de Compromisso da
Irmandade de Nossa Senhora do Rosario dos Homens Pretos de Bomfim, datado de 1756. Entretanto, no
corpo do texto, utilizaremos a grafia Bonfim, em virtude de uma das alteragdes ocorridas no nome da
cidade em 1857, Borges (1981, p.29), conforme sera esclarecido no tépico 1.3, p.58, dessa dissertagao.



18

atos regulatorios e os mecanismos de controle adotados pela Igreja nos primeiros
momentos da Romaria e o por que ndo deram certo. O papel de padre Salom&o no
sufocamento da romaria e na implantagdo da romanizagdo na paréquia ou mesmo
porque com a instrugéo da Igreja, a romanizagao dos ritos e costumes e até mesmo os
atos restritivos, os devotos do Engenho Velho continuaram cultuando a santa, além de
buscar entender como ¢é a relagédo da comunidade com o lugar e as aparigdes. Sera que
ha uma vergonha ou um culto marginal? E a partir da Santa de Bonfim o que podemos

pensar sobre o catolicismo popular em Goias?

E importante salientar que esta pesquisa tem um carater qualitativo e busca
compreender as manifestagdes do catolicismo popular goiano no inicio do séc. XX,
destacando especialmente o caso dos festejos na localidade. Tais manifestagdes
embora ndo sejam condizentes aos ritos e dogmas da Igreja Catdlica, demonstram a
concepgao religiosa mais humanista do brasileiro, em especial do sertanejo que externa
a sua religiosidade popular através de suas crengas marcadas segundo Brandao, 1985,
“mais pelos santos e por Nossa Senhora que por Deus”, e em suas atitudes que derivam

dessa convicgao e das expressdes que as manifestam.

De forma complementar, analisar o processo de romanizacdo das festas
catdlicas populares, em especial a da regido retromencionada, é também uma forma de
compreender os fatores que colaboraram para que hoje a cultura religiosa local tenha
tomado rumo diferente de outras romarias no estado. Haja vista, a proibicdo da festa do
Engenho Velho pela diocese e consequentemente os impactos que esse sufocamento
causou, limitando sua propagacao popular, diferentemente dos casos da Romaria de
Trindade e de Muquém. Ainda que em Silvania tenha ocorrido um movimento —
guardando as proporgdes - similar, cujas praticas devocionais ainda sobrevivem de forma

discreta, ndo ha producdes académicas que explorem esse viés especificamente.

Ademais, procurou-se fazer um estudo histérico e religioso, das praticas do
catolicismo popular e as decorréncias da intervencao da Igreja Catodlica, do padre
Salomao Vieira e dos padres redentoristas na expressao da fé popular na regiao de
Bonfim, durante os anos que supostamente aconteceram as primeiras aparicdes da

Santa de Bonfim e ano em que o paroco deu por encerrada definitivamente a romaria a



19

Santa Menina, conforme registro em Livro de Tombo da paroquia - e, nesse sentido,
entender quais os mecanismos, atos e praticas foram efetivamente adotados pela Igreja
para sufocar a devogao popular a santa e ndo obstante, compreender qual a postura dos

devotos para fazé-la sobreviver.

A pesquisa em questdo também demonstrara em que conjuntura historico-social
surgiu a festa do Engenho Velho, iniciada apds a proibicdo do culto a Santa Menina,
corroborando a influéncia da religiosidade popular na constru¢ao da identidade goiana,
além de cooperar com outros estudos de tematicas analogas atentando para as praticas
do catolicismo popular e a institucionalizagdo dos ritos pela Igreja, salientara também
que o poder simbdlico da Igreja pode até amordagar a fé do povo, mas, ndo a extingue

completamente.

Por conseguinte, o interesse pela problematica surgiu a partir de pesquisas
bibliograficas sobre a religiosidade popular e a romanizagcdo em territério goiano,
tematica esta abordada sob outro viés, a época da conclusdo da minha graduacgao
académica na elaboragédo do TCC com o tema “Aspectos da religiosidade ortodoxa frente
a religiosidade popular no contexto da Romaria de Trindade”, despertando desde entao,
curiosidade e interesse sobre o0 assunto. E, a partir da leitura especifica sobre os festejos
de S&o Sebastido da Capelinha do Mato Grande — Silvania, antiga Bonfim Nascimento
(2021), percebi que em meio a construcao histoérica e cultural dessa regido, num recorte

especifico e dentro de sua territorialidade, ainda havia algo a se pesquisar.

Esse recorte de tempo engloba o surgimento das aparigdes por volta de 1905 e
a saida de Padre Salomao da paréquia em 1921. E importante salientar que a miss&o
evangelizadora redentorista € s6 um dos muitos mecanismos de romanizagao e
aconteceram antes e depois desta data também, por isso inclusive, o interesse em

também demonstrar como esta hoje os festejos populares na regido pesquisada.

Neste caso, também contribuir-se-a com os estudos que envolvem as
manifestacdes religiosas e suas particularidades, bem como, um melhor entendimento
acerca das diversas facetas da cultura gerada em torno deste entrecruzamento da

religido oficial e a religido popular, respondendo a diferentes necessidades e processos.



20

Pois, o estudo objetiva compreender os fatos que deram origem a festa religiosa do
Engenho Velho em Silvania-Goias dentro do recorte de tempo e o impacto causado pela

intervengao da romanizagao e de padre Salomao Pinto Vieira nessa devogao.

Assim, para uma compreensao desta problematica propés-se uma pesquisa de
campo com coleta de dados a partir do estudo de referenciais tedricos e de observagao
entre os anos de 2023 a 2025 na comunidade de Silvania, onde o campo de pesquisa
foi sobretudo a regido do Engenho Velho, com o acompanhamento das festas que hoje
ocorrem na capela, com o objetivo de verificar a presenga de referéncias a Santa do

Bonfim.

A vista disso, devido a relevancia académica que estas pesquisas possuem e
por tratarem sobre o estudo aqui proposto, dardo subsidio as reflexdes desta
investigacdo em curso, autores como, José Severino Croatto (2001) e as linguagens da
experiéncia religiosa, Mircea Eliade (1992) e o mito do eterno retorno, Rudolf Otto (1991)
e suas consideragdes sobre o sagrado, Gomes Filho (2018) e seus apregos sobre os
missionarios redentoristas aleméaes, Lucas Nascimento (2021) e seu estudo sobre o
catolicismo popular e a devogao a Sao Sebastiao em Leopoldo de Bulhdes e Silvania,
D’Abadia (2014) e sua analise sobre a diversidade e identidade religiosa, entre outros.

Em cada obra, a experiéncia religiosa em suas variadas nuances.

Desta feita, a investigacado ora proposta contemplou diferentes etapas, como a
pesquisa bibliografica, documental e o trabalho de campo, onde desenvolveu-se
instrumentos de base qualitativa, para levantamento, registro, coleta, selegéo e analise
de dados coletados empiricamente e assim por meio dessa observacido sistematica,
procurou-se identificar as interfaces do objeto de pesquisa. E a producdo de dados
ocorreu através de pesquisas documentais no Acervo Simao Dorvi e Arquivo Diocesano
na cidade de Goias, na paroquia Nosso Senhor do Bonfim de Silvania, no Instituto
Goiano de Pré-Histoéria e Antropologia - IGPA e através da pesquisa de campo na regiao
e na cidade de Silvania - GO, onde se realizava a Festa do Engenho Velho e onde
ocorreram as aparicdes e milagres atribuidos a santa. Para tanto, participou-se de
missas, novenas locais, tercos e demais reunidées de cunho religioso ou cultural, bem

como o0 acompanhamento das festas que hoje ocorrem na regido. Importante mencionar



21

que esse trabalho de campo, ocorreu durante visitas técnicas e exploratorias além das
conversas informais com moradores da regido e supostos descendentes daqueles que
vivenciaram o efervecer das apari¢gdes, muito embora, a certa altura as conversas nao
se desenrolavam a contento em virtude de uma certa resisténcia em se falar sobre o

assunto.

Apo6s a coleta de dados, o material obtido in loco e através de pesquisas
bibliograficas, foi organizado mediante o processamento das anotagdes que foram feitas
ao longo do processo, em diarios de campo e em porte do referencial tedrico
selecionado, desse modo, foi possivel interpretar e analisar as informagdes coletadas,
através da triangulagdo desses dados. Levando-se em conta os instrumentos utilizados
para a coleta e o cruzamento entre todas essas informagdes, chegou-se as reflexdes

que embasam esse trabalho, dividido em trés partes distintas, a saber;

O primeiro capitulo, intitulado “A Devocao”, traga um panorama da devogao
mariana, desde suas raizes histéricas no cristianismo até suas expressdes no Brasil e
em Goias. O segundo capitulo, “A Repressao”, aborda o processo de romanizagao da
Igreja Catdlica e a acdo dos redentoristas na contengao de manifestacdes religiosas
consideradas desviantes. Por fim, o terceiro capitulo, “A Sobrevivéncia”, analisa a
permanéncia do culto a Santa Menina na memoria dos devotos e a resiliéncia da fé
popular frente a tentativa institucional de silenciamento. Ao final da dissertagao visa-se
destacar os principais resultados nas Consideracgdes finais, seguidas das Referéncias

utilizadas para a fundamentacao tedrica e de apoio do presente estudo.

Com esta pesquisa, espera-se contribuir para a compreensdo das formas de
resisténcia religiosa e da complexa interagao entre fé popular e autoridade eclesiastica,
destacando a importancia da religiosidade popular como campo legitimo de produgao de

sentido, memoaria e identidade.



22

1.  Cap.1. A DEVOGAO

Uma vez que a devogado mariana, nucleo desta pesquisa, constitui uma das
expressdes mais significativas da religiosidade catodlica, articulando fé, afetividade e
praticas comunitarias, neste capitulo, abordaremos inicialmente sua trajetoria historica e
teoldgica no contexto do catolicismo, a partir de uma reviséo de literatura e de uma
contextualizagao historiografica. Em seguida, discutiremos como essa devogao se
enraiza nas praticas da religiosidade popular no Brasil, para, por fim, analisar sua
especificidade em Bonfim, onde se construiu uma experiéncia singular de culto e

resisténcia.

1.1. A tradi¢cado da devogao mariana pelo mundo

(...)Pois olhou para a sua pobre serva. Por isso,
desde agora, me proclamardo bem-aventurada todas as geragées(...)

Biblia, N. T. Lucas 1:48

A devocao? Mariana ou a veneragcdo a Maria mae de Jesus, € uma pratica
profundamente enraizada na tradicao catélica, manifestando-se de diversas formas ao
redor do mundo. Té&o antiga quanto a prépria Igreja Crista, se propagou muito cedo entre
os convertidos, antes mesmo que a Teologia tivesse esclarecido as questdes sobre sua
santidade. Remontando diretamente aos estimulos de louvor e de admiracao a ela
oferecidos pelo Novo Testamento, suas raizes sao historicas e profundas, evoluindo ao

longo dos séculos dentro do cristianismo.

Maria ocupa lugar singular na memoaria dos cristaos, pois estes, ao se recordarem
dos mistérios de Jesus, recordam-se também de sua mae. Sua devogao na tradi¢cao

cristd encontra-se em constante processo de reinvengao, consequéncia da forma como

2 - Devogéo - (do latim devotione) é dedicar-se a algo, muitas vezes na esfera religiosa. Neste ultimo
sentido, o termo comumente refere-se a praticas religiosas onde ha encontro com a divindade
privilegiadamente através da fe, mesmo quando ha o] uso da razao.
Observancia de certas praticas religiosas e piedosas. Veneracdo especial. in Dicionario Priberam da
Lingua Portuguesa [em linha], 2008



23

os fiéis se relacionam com ela no seu proéprio cotidiano. Assim, todos os estudos sobre
ela, relacionam-se diretamente com o cerne do querigma?® cristdo, tanto no sentido
teoldgico como também do ponto de vista histérico. Portanto, qualquer descricdo da
difusdo da “devogdao mariana”, tanto na Europa como noutros lugares, esta
intrinsecamente ligado a histéria do nascimento, crescimento e difusdo do préprio

cristianismo.

Percebe-se que essa relagdo com a figura de Maria vai além de uma simples
veneragao®. Ela é, de fato, um contato com o sagrado, como define Rudolf Otto: "O
sagrado ¢é o inefavel, o que se opde ao profano, que nos coloca diante de algo que nao
pode ser explicado, mas que nos toca profundamente e nos faz sentir a presencga de algo
superior, misterioso, mas também fascinante e temivel" Otto (1991, p. 13). Nesse
sentido, a devogao a Maria torna-se ndo apenas uma pratica religiosa, mas uma vivéncia
da experiéncia do numinoso, onde os fiéis se encontram diante do mistério divino que se

revela através da figura materna e intercessora de Maria.

Tal devogéao foi moldada por varios fatores culturais, teolégicos e sociopoliticos
em diferentes regides e periodos, com um desenvolvimento significativo durante os
periodos patristico® e escolastico®, e influenciado por liturgias, tradigbes culturais e

esforcos missionarios. Nos primeiros séculos, ndo possuia ainda uma forma liturgica

3 Querigma - No grego Keryx = aquele que anuncia, que prega, que grita. Kerygma é o conteudo do
anuncio, a mensagem. — “Querigma é o anuncio do nome, do ensinamento, da vida, das promessas, do
Reino e do Mistério Pascal de Jesus de Nazaré, Filho de Deus.” (EN n°® 22 — Catecismo da Igreja Catdlica).

4Veneragdo - 1. Ato ou efeito de venerar. 2 Profundo respeito que se tributa a dignidade, poder e talento
de alguém ou de algo; admiragdo, reveréncia. 3Imenso sentimento de devogao.
https://michaelis.uol.com.br

5 Patristica - é o periodo do pensamento cristdo que se estende aproximadamente do final do século | até
o século VIII, caracterizado pela produgao teoldgica, filoséfica e pastoral dos chamados Padres da Igreja
(patres Ecclesiae), cuja autoridade era reconhecida tanto pelo magistério eclesial quanto pela ortodoxia
de seus ensinamentos. Trata-se de uma fase fundamental na consolidagao das doutrinas cristas, na defesa
da fé frente a heresias e filosofias concorrentes, e na construgdo das bases teoldgicas e exegéticas que

moldariam o cristianismo ocidental e oriental. Gonzalez (2004. cap. 4, p. 79-100.)

¢ Escolastica foi o periodo do pensamento cristdo que se estendeu aproximadamente do século IX ao
século XVII, sendo a principal abordagem teoldgica e filoséfica da Idade Média. A Escolastica surgiu como
uma tentativa de sintetizar a razdo e a fé, utilizando as ferramentas da légica aristotélica para interpretar
e sistematizar a teologia crista, buscando uma explicagéo racional para as verdades da fé. Gilles Emery
(2011, p. 12-30)



24

estruturada como hoje, mas foi intensa devido ao reconhecimento de seu papel como
Mée de Jesus. Desse modo, Maria sempre esteve presente no culto liturgico da Igreja

primitiva, pois, como ensina a histéria, a piedade precede a teologia, e nao o contrario.

Conforme relatos biblicos, Maria foi reverenciada desde o momento em que foi
saudada pelo Arcanjo Gabriel, ‘cheia de graca, o Senhor é contigo’. O Evangelho
segundo Lucas, afirma que, na pequena casa de Nazaré, o Anjo Gabriel, enviado por
Deus, aparece a Maria: “E entrando o anjo aonde ela estava, disse: Salve agraciada; o
Senhor é contigo; bendita és tu entre as mulheres” Lc. (1:28). Com estas palavras, &

plausivel dizer que se iniciava a piedade mariana.

Outro fato marcante registrado no Evangelho de Lucas, ocorre quando Maria vai
visitar sua prima Isabel e ela, ao ouvir a saudacao de Maria, percebe que o filho que

estava esperando, “salta” em seu seio, o0 que a faz exclamar:

Bendita és tu entre as mulheres e bendito és o fruto do teu ventre. A que devo a
honra de receber a visita da Mde do meu Senhor? Pois logo que chegou aos
meus ouvidos a tua saudagéo, 0 menino saltou de alegria no meu seio. Feliz de
ti que acreditaste, porque se vai cumprir tudo o que foi dito da parte do Senhor
Lucas (1:42-45).

Maria responde a essa saudagao entoando o Magnificat, no qual proclama a
célebre profecia: “Doravante todas as geragbes me proclamardo bem-aventurada!”.
Ainda nesse interim, é valido ressaltar os acontecimentos também descritos na Biblia
sobre as bodas de Cana, como mais uma oportunidade em que Maria € mencionada ao
intervir com delicadeza e decisdo, pedindo a seu filho Jesus para salvar a alegria dos
noivos, que ja nado tinham mais vinho para servirem aos convidados. No que foi
prontamente atendida e segundo o Evangelho de Jo&o, este episddio narra o que teria

sido o primeiro milagre de Jesus.

1E, ao terceiro dia, fizeram-se umas bodas em Cana da Galileia; e estava ali a mae
de Jesus. 2E foi também convidado Jesus e os seus discipulos para as bodas. 3E,
faltando vinho, a mae de Jesus Ihe disse: N&o tém vinho. 4 Disse-lhe Jesus: Mulher,
que tenho eu contigo? Ainda ndo é chegada a minha hora. ®Sua mae disse aos
serventes: Fazei tudo quanto ele vos disser. °E estavam ali postas seis talhas de
pedra, para as purificagdes dos judeus, e em cada uma cabiam dois ou trés almudes.
"Disse-lhes Jesus: Enchei de agua essas talhas. E encheram-nas até em cima. 8E
disse-lhes: Tirai agora, e levai ao mestre-sala. E levaram. °E, logo que o mestre-sala
provou a agua feita vinho (ndo sabendo de onde viera, se bem que o sabiam os
serventes que tinham tirado a dgua), chamou o mestre-sala ao esposo, 1° E disse-lhe:



25

Todo o homem pde primeiro o vinho bom e, quando ja tém bebido bem, entdo o
inferior; mas tu guardaste até agora o bom vinho. ' Jesus principiou assim os seus
sinais em Cana da Galileia, e manifestou a sua gldria; e os seus discipulos creram
nele. Jodo (2:1-11)

Essas passagens biblicas marcaram o inicio de uma devog¢ao que perdura até
hoje em todo o mundo catdlico. Ao longo dos séculos, essa reveréncia a figura de Maria
passou a se expressar também por meio de manifestagcdes extraordinarias, como
aparicdes e revelagdes, que contribuiram para consolidar ainda mais sua presenga no
imaginario e na espiritualidade cristd. Embora sem registros histéricos confirmados,
segundo a tradigao catdlica, a primeira aparicdo de Maria teria ocorrido pouco tempo
apos a ressurreigdo de Jesus, quando ela teria se manifestado ao apéstolo Tiago Maior,
com a missao de encoraja-lo a ndo esmorecer diante da resisténcia pagé ao cristianismo,
na Espanha. Nesse sentido, € valido ressaltar que a constituicdo dogmatica Dei Verbum

do Concilio Vaticano Il afirma

A Sagrada Tradigdo, e a Sagrada Escritura relacionam-se e comunicam
estreitamente entre si. Com efeito, ambas derivando da mesma fonte divina,
fazem como que uma coisa s6é e tendem ao mesmo fim. A Sagrada Escritura é
a palavra de Deus enquanto foi escrita por inspiragdo do Espirito Santo; a
Sagrada Tradigdo, por sua vez, transmite integralmente aos sucessores dos
apostolos a palavra de Deus confiada por Cristo Senhor e pelo Espirito Santo
aos apostolos, para que, com a luz do Espirito de verdade, a conservem, a
exponham e a difundam fielmente na sua pregacao; donde acontece que a Igreja
nao tira a sua certeza a respeito de todas as coisas reveladas s6 da Sagrada
Escritura. Por isso, ambas devem ser recebidas e veneradas com igual afeto de
piedade Dei Verbum (n° 9)

Mediante o exposto, segundo a tradi¢gdo, Maria teria aparecido a Tiago na regiédo
de Caesaraugusta — atual Saragoga (Zaragoza), na Espanha — acompanhada por um
coro de anjos. Conta-se que, certa noite, apos as oragdes, 0 apostolo acordou ao som
de vozes angelicais entoando uma 'Ave Maria'. Diante disso, ajoelhou-se e viu a mae de
Jesus sentada sobre um pedaco de coluna de marmore. Maria o chamou, transmitiu-lhe
uma mensagem de encorajamento da parte de seu Filho e indicou que, naquele local,
deveria ser edificada uma igreja, mantendo-se o pilar como elemento central no altar do
templo. Acredita-se que essa aparigdo teria sido, na verdade, uma bilocagao’, uma vez

que, conforme se cré, Maria ainda estava viva e residia na Palestina.

7 - Bilocagéo - Presenca simultanea em dois lugares diferentes, por milagre ou pela agdo de forgas
sobrenaturais. Fonte: https://michaelis.uol.com.br



26

A vista disso, o Apdstolo perseverou na ardua missao e, junto aos seus seguidores
atenderam ao pedido da méae de Jesus e construiram ali a capela que foi chamada de
‘Nossa Senhora do Pilar’ no ano 40 d.C., considerado o primeiro templo dedicado a
Maria. Essa devogao foi se consolidando até que Nossa Senhora do Pilar fosse

reconhecida, como a Padroeira da Espanha.

O Santuario de Nossa Senhora do Pilar (llustracdo 1), € hoje, o maior templo
barroco da Espanha, localizado na cidade de Saragoca, a 300 km de Madri. Ao longo
dos séculos, a antiga capela foi sendo reconstruida a medida que se fazia necessario,

até que se chegasse na construgéo barroca atual.

Esse percurso histérico da Basilica de Nossa Senhora do Pilar, em Saragoga,
revela ndo apenas a evolugao arquitetdnica do templo, mas sobretudo a permanéncia e
a forca da devogao mariana ao longo dos séculos. A sucesséao de estilos — do romanico
ao gotico, do barroco as ampliacées modernas — pode ser compreendida como metafora
da capacidade de adaptacdo do culto mariano as diferentes conjunturas politicas,
culturais e estéticas da Igreja. Cada reconstrucdo nao se limitou a um gesto de
recomposicao material, mas reafirmou a centralidade de Maria como simbolo de
identidade religiosa e cultural da comunidade cristd. Nesse sentido, o templo n&o é
apenas um espagco fisico, mas também um testemunho da historicidade da devocéo, que
resiste a catastrofes, incéndios e transformacgdes, reafirmando a relevancia do culto
mariano como eixo estruturante da religiosidade catdlica na Peninsula Ibérica.

Conforme pontua Garcia, (2003, p.49),

[...] Apos a Reconquista de Saragoca em 1118, foi construido um templo
romanico no topo da pequena capela dedicada a Santa Maria Maior que datava
do século VIII, e que tempos depois foi destruida num incéndio. Em 1515 foi
inaugurado no mesmo local um novo templo goético, que foi substituido
posteriormente pelo templo barroco.

O atual templo resulta de um complexo e moroso processo construtivo iniciado
em finais do século XVII e concluido em meados do século XX, tornando-se, um
edificio unitario de dimensbes grandiosas, propor¢des harmoniosas e grande
amplitude espacial. Foi desenhado por Felipe Sanchez e modificado por
Francisco Herrera el Mozo e Ventura Rodriguez.



27

llustragao 1 - Basilica de Nuestra Sefora del Pilar, Zaragoca.
4

¥

Foto: uan Carlos Gil Ballano .
Fonte:https://patrimonioculturaldearagon.es/patrimonio/basilica-de-nuestra-senora-del-pilar

A historia da bilocagdo de Maria para Tiago aparece em uma versao escrita em
um manuscrito do século XIll, cujo paradeiro € incerto mas, tem uma tradicdo oral bem
mais antiga, confirmada pelas revelagdes confiadas misticamente a Beata Ana Catarina
Emmerick® e & veneravel Maria de Agreda®. Essas duas mulheres sdo consideradas
misticas, em outras palavras, aquelas que vivenciaram uma experiéncia direta e intensa

com o divino, ou seja, um contato transformador com o sagrado que vai além da razao

8 A Beata Ana Catarina Emmerich (1774-1824) foi uma freira agostiniana alema, conhecida pelas suas
visdes e revelagbes sobre a vida e paixao de Jesus, tendo sido beatificada em 2004. Fonte:
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/saints/ns_lit_ doc_20041003_emmerick_po.html. Acesso em
22 junho 2025

A Veneravel Maria de Agreda (1606-1665) foi uma freira agostiniana espanhola, famosa pelas suas
visdes e revelactes sobre a Virgem Maria e a vida de Jesus, tendo sido declarada veneravel pela Igreja
Catolica. ACIN (2014, p. 122)



28

natural, e essas experiéncias religiosas profundas vivenciadas por elas, sao
reconhecidas oficialmente pela Igreja Catdlica, que elevou a primeira a beata'® e a outra

como veneravel'.

E quanto ao pilar, ele existe até hoje, sob a imagem de Maria (llustragdo 2),
exposto no altar da catedral (llustragcdo 3), tendo resistido a quase dois milénios de
invasodes, persegui¢des, batalhas, a brutal Guerra Civil Espanhola e até mesmo a queda

de trés bombas, que, milagrosamente, ndo explodiram.

uestra Sefora del Pilar.

llustragao 2 - Imagem de N
¢ A ST -~

L e

’
S AN ———

§ "o T
T

Fonte: https://casavirgendelpilar.com/en/who-we-are/our-lady-of-the-pillar/

10 Beata: Mulher a quem a Igreja concedeu a beatificagdo. Fonte: https://michaelis.uol.com.br/

' VVeneravel: diz-se de pessoa virtuosa ja falecida. Que tem santidade e merece culto, mas que ainda
nao foi canonizado. Fonte: Dicionario Priberam da Lingua Portuguesa, 2008



29

llustragao 3 — Catedral Basilica de Nossa Senhora do Pilar

e et e L 222

T . T T ——

b Y
W N

Fnte: https://casavirgendelpIar.com/en/who-e-are/our-Iady-of—the-piIIar/ ’

A tradicdo que aponta a aparicdo de Maria ao apostolo Tiago em Saragoga,
evidencia que a experiéncia mistica com a figura da Mae de Jesus extrapola as narrativas
canbnicas e insere-se nas praticas devocionais desde os primeiros séculos. Tal
fenbmeno, segundo Croatto, deve ser interpretado a luz da estrutura simbdlica da
experiéncia religiosa: "O sagrado se manifesta no mundo como acontecimento
interpretado e revestido de signos culturais" Croatto (2001, p. 135). Nesse sentido, a
apari¢cao a Tiago configura um elo entre o anuncio apostélico e a presenga materna de
Maria como for¢a encorajadora e missionaria.

Apds a consideragdo da tradicdo que atribui a Virgem Maria manifestagdes
extraordinarias, como uma possivel bilocagao, é oportuno voltar o olhar para os registros
materiais mais antigos de sua presenga na memoria crista. Nesse sentido, destaca-se a
imagem de Maria encontrada nas catacumbas de Priscila, em Roma, reconhecida como

a mais antiga representagao iconografica mariana conhecida (llustracédo 4). Nessas



30

catacumbas, se vé pinturas marianas, em local onde os primeiros cristdos se reuniam

Daoust (1983, n. 91), como aponta a ilustragao a seguir.

llustragéo 4 - A Virgem e o Menino com um profeta’2.

-
—d -
B

Fonte: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Madonna_catacomb.jpg

12 Maria, vestida com uma longa tinica e com a cabega coberta por um véu curto, senta-se como que
afundada em meditagdo em um assento sem encosto, com a cabega ligeiramente inclinada para a frente,
enquanto com a esquerda segura o Menino, nu, que esta sentado ela no colo e mantém a cabega virada
para tras como se tivesse acabado de se desprender do seio da Mae. Uma estrela de oito raios brilha na
vertical da mée-filho; a esquerda estda um homem vestido de tunica e palio, com um pergaminho na mao
esquerda e a direita levantada no ato de apontar para a estrela. Também esta estrela, indicada pelo profeta
em referéncia ao grupo mae-filho, constitui um elemento para a identificagdo dos dois personagens com a
Virgem Maria e Jesus. Fonte: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Madonna_catacomb.jpg -
Tradugéo livre .



31

Sob essa o6tica, a devogédo mariana foi se consolidando de forma gradual, a partir
das primeiras manifestagdes atribuidas a Maria ainda no século | da era cristd. Um dos
episddios mais emblematicos desse processo ocorreu no século IV, em Roma, quando,
segundo a tradicdo, Nossa Senhora das Neves teria aparecido simultaneamente ao Papa
Libério e a Jodo de Roma, um nobre local. Esse acontecimento milagroso teria ocorrido
durante o pontificado de Libério, que ocorreu entre 352 e 366 d.C. Segundo Costa (2018,
p. 10), essa aparicdo mariana levou a fundag¢ao da Basilica de Santa Maria Maior, em

Roma.

Sobre esse assunto, segundo relato tradicional a partir do século lll, observou-se
um movimento entre membros da aristocracia romana voltado a veneracao de Maria e
dos Apostolos, expresso pela destinagdo de recursos pessoais a construgcao de
santuarios e igrejas em sua homenagem. Nesse contexto, Jodo de Roma e sua esposa
decidiram dedicar-se com fervor a veneracdo mariana. Sem filhos e possuidores de
grande riqueza, o casal desejava destinar parte significativa de seus bens a obras

piedosas vinculadas a Igreja. Nesse contexto,

“‘Na noite de 4 para 5 de agosto do ano 352, ambos tiveram um sonho
extraordinario: a Virgem Maria lhes apareceu e instruiu Jodo a construir uma
igreja no local onde encontrasse neve na manha seguinte. Ciente de que o verao
romano tornava tal ocorréncia meteorolégica praticamente impossivel, Jodo
ainda assim se sentiu compelido pela fé a comunicar a visdo ao Papa Libério.
De modo surpreendente, o proprio pontifice tivera uma revelagdo idéntica
naquela mesma noite. Segundo o relato, a Virgem também Ihe ordenara que, ao
amanhecer, subisse ao Monte Esquilino, uma das sete colinas de Roma, onde
encontraria neve como sinal para a constru¢do de um templo em sua honra.
Assim, na manha seguinte, Jodo, sua esposa e o Papa Libério, acompanhados
por uma multidao de fiéis, dirigiram-se ao local indicado. Para espanto geral, o
cume do monte encontrava-se coberto por neve, fendbmeno considerado
miraculoso diante das condigbes climaticas da estagao. Tal sinal foi interpretado
como confirmagao inequivoca das instrugdes recebidas em sonho. Diante da
ocorréncia, o Papa Libério tracou com seu bastdo o contorno da futura igreja
sobre o0 manto de neve, e Jodo assumiu os custos da construgdo.” Vatican News
(2022, 11:18)

Assim teve inicio a edificacdo da Basilica de Santa Maria Maior, também
conhecida como Nossa Senhora das Neves, cuja fundagdo se tornou um marco da
tradicao catdlica. Este evento ndo sé marcou a fundagdo de uma das mais importantes
basilicas de Roma, mas também reforcou a devocdo mariana, consolidando a

importancia de Maria como intercessora poderosa e presente na historia da Igreja.



32

Edificada sobre o Monte Esquilino, essa basilica ndo apenas rememora o milagre
da neve ocorrido durante o verdo romano, mas também conserva reliquias de
significativo valor teolégico e simbdlico, que reforgam a centralidade de Maria na historia

da salvacgao crista.

O milagre da neve em pleno verdo romano, associado a origem da Basilica de
Santa Maria Maior, revela uma confluéncia entre fendmeno natural e interpretagcao
teoldgica. Mais do que um evento fisico extraordinario, o ocorrido no Monte Esquilino é
ressignificado como manifestagao divina. Para Croatto, "a experiéncia do sagrado ocorre
sempre na forma de uma mediagédo significativa, enraizada na realidade cultural e
simbdlica do sujeito" (2001, p. 139). Assim, a neve torna-se linguagem do mistério e

Maria, presenca visivel da intervencgao divina no cotidiano humano.

E, entre as reliquias preservadas nesse local, destacam-se as tabuas da
manjedoura de Jesus, tradicionalmente identificadas como parte do presépio em que o
Menino foi deitado na noite do seu nascimento. Trazidas a Roma, essas reliquias
encontram-se hoje sob o altar principal da basilica, segundo Brown (2005. p. 564-565),
representando uma conexao direta com o mistério da Encarnacgéao e reiterando o papel
de Maria como Mae de Jesus e colaboradora singular no plano redentor divino. De
acordo com Leith (2001. p. 152-153)

Outro elemento de relevancia no patriménio espiritual de Santa Maria Maior é o
veneravel icone de Salus Populi Romani (“Protetora do Povo de Roma”). Este
icone mariano, cuja origem remonta a Antiguidade crista, tem sido objeto de
intensa veneragao popular ao longo dos séculos, especialmente em periodos de
crise, como invasdes barbaras e epidemias.

A presenca constante desse icone de Maria (llustracéo 4) em procissées solenes
e eventos liturgicos, reflete a confianga depositada pelo povo romano — e,
posteriormente, por toda a cristandade — na intercessao maternal de Maria como

guardia espiritual da cidade e da Igreja. Lopez (2003. p. 45-47).



33

llustragao 5 - Salus Populi Romani - Nuestra Senora de las Nieves

»
sed’

¥

b,

$testtotess

S X T2 XY

bobbend

23
i
33
‘e
:Q
By
e
3
3
:.
S0
-
-
T
33 .
i
3t
i
.\

(22 24

.
000888000 040000%0000

- .
4 San

- el §

AREIE 2304019000 0900000000400
S e N4
04098500

5

29000445 0000505000 50000 00900044

Y e e Y
Chssnssarsern

Fonte: https://www.romanoimpero.com/2021/03/sotto-santa-maria-maggiore

A Basilica de Santa Maria Maior (llustragao 6), situada em Roma, é atualmente
reconhecida como uma das quatro maiores basilicas papais, além de ser a primeira igreja
do Ocidente dedicada a Maria tendo em vista que, provavelmente, ja havia em Jerusalém
e arredores no Oriente outras em sua honra. O prestigio espiritual e histérico dessa
Basilica, é evidenciado nao apenas por seu papel na difusdo do culto mariano, mas
também pelo fato de abrigar os restos mortais de diversos pontifices. Um dado
particularmente significativo no contexto contemporaneo refere-se ao Papa Francisco
que, conforme instrucbes de seu testamento foi sepultado nesta basilica — onde

frequentemente se recolhia em oragao durante o seu pontificado (2013-2025).



34

llustracao 6 - Basilica de Santa Maria Maggiore, Roma
i

Fo

: https://www.romanoimpero.com/2021/03/sotto-santa-aria-maggiore

Tal deciséo representa uma ruptura simbdlica com uma tradicdo consolidada ha
mais de um século, segundo a qual os sumos pontifices vinham sendo sepultados no
interior do Vaticano, especialmente na Basilica de Sao Pedro. A escolha da Catedral de
Santa Maria Maior, portanto, reforga o vinculo pessoal e espiritual de Francisco com o
culto mariano e com o povo romano, ao mesmo tempo em que marca uma inflexdo na

liturgia funeraria papal tradicional.

Embora existam alguns relatos de outras aparicdes de Maria, foi somente no

Concilio de Efeso', realizado em 431 na atual Turquia, que a veneragdo a Maria foi

13 Concilio de Efeso foi um evento eclesiastico de grande importancia para a Igreja Cristé, realizado no ano
de 431, com o objetivo de resolver disputas teoldgicas sobre a natureza de Cristo e a posi¢gao de Maria na
fé crista. O concilio foi convocado pelo Imperador Romano Teodésio Il e teve como questao central a
controvérsia em torno das ideias de Nestério, Patriarca de Constantinopla, que defendia que Cristo seria
uma unido de duas pessoas, uma humana e outra divina, e, portanto, Maria n&o poderia ser chamada de
"Mae de Deus" (Theofokos), mas apenas de "Mae de Cristo" (Christotokos). O concilio condenou as ideias
de Nestdrio e afirmou que Maria deveria ser chamada "Mae de Deus", pois, segundo a doutrina ortodoxa,
Jesus Cristo € uma Unica pessoa, plenamente divina e plenamente humana. A decisdo de Efeso foi de
grande importancia para a cristologia, pois confirmou a unido hipostatica de Cristo — ou seja, que em
Jesus existem duas naturezas, uma divina e uma humana, mas ele € uma unica pessoa. O concilio
também reafirmou a autoridade do Papa, como representante da Igreja em questdes dogmaticas. Fonte:
https://www.papalencyclicals.net/councils/ecum03.htm



35

oficialmente estabelecida. Neste Concilio, ela foi reconhecida como "Mae de Deus"
(Theotokos)'4, e sob a perspectiva de Bettenson (2007, p. 93), “se alguém n&o confessar
que o Emanuel é verdadeiro Deus e que, portanto, a Santa Virgem & Theotdkos,

porquanto deu a luz, segundo a carne, ao Verbo de Deus feito carne, seja anatema”.

Desta feita, o Concilio de Efeso, foi crucial para definir a natureza de Cristo e a
posicdo de Maria na Igreja, considerando a unicidade de Cristo e a maternidade divina
de sua mée, que foi reafirmada, com a deciséo de que ela seria chamada "Mae de Deus"
Siedeliske (2019, P. 32). Pode-se considerar esse titulo como o primeiro e mais
importante dos Dogmas' Marianos que Ihe foram posteriormente atribuidos como,

Virgem Perpétua, Imaculada e Assunta ao Céu.

A partir de entdo, houve uma rapida expansao da devogcao mariana, influenciando
profundamente a vida dos cristdos e a liturgia em todos os niveis. Isto pode ser
constatado na fundagdo das muitas festas e no estabelecimento da pratica de hinos e
oracgdes devocionais a ela dedicados. E, ao mesmo tempo, icones com Maria como tema
comegam a aparecer cada vez mais, ainda de origem ortodoxa, porém, longe de
permanecerem apenas no contexto ortodoxo, os icones se difundiram e junto deles a

devocao foi tomando o mundo catélico.

A ampliacdo dos dogmas marianos pela Igreja de Roma é uma prova desse
desenvolvimento. Entre maio e junho de 553, foi realizado o Il Concilio de
Constantinopla®, em Constantinopla (atual Istambul), convocado pelo imperador

Justiniano |, com o objetivo principal de reafirmar as decisbes do Concilio de

4 Olson (2001, p. 215) comenta que, apesar de as vezes traduzida como mée de Deus, a tradugéo
preferida para theotokos seja portadora de Deus.

15~ Dogma, no sentido hoje empregado na Igreja Catdlica, foi fixado no Concilio Vaticano |, segundo o
qual os dogmas séo verdades da fé, afirmagdes definitivas e acabadas, as quais s6 devem ser recebidas
passivamente e transmitidas aos crentes para, se possivel, aceita-las de imediato. Fonte: U. Bellocchi.
(1995, p. 319-329)

160 Il Concilio de Constantinopla, realizado em 381, foi o segundo concilio ecuménico da Igreja e teve
como principal objetivo aprofundar a definicdo da Trindade, consolidando a doutrina da divindade do
Espirito Santo, agora com mais clareza sobre a relacao entre as trés pessoas da Trindade (Pai, Filho e

Espirito Santo). O concilio confirmou que o Espirito Santo é "Senhor e vivificador", "que procede do Pai",
consagrando-o como parte integrante da Trindade. Siedeliske (2019)



36

Calcedonia' e abordar questdes cristologicas'®, numa tentativa de reconciliar os cristaos
monofisistas’ com a Igreja além de, pronunciar o segundo dogma mariano, o da
Virgindade perpétua de Maria, pelo qual se afirma que Maria permaneceu virgem antes,
durante e depois do nascimento de Jesus. Os demais dogmas, da Imaculada Conceigéo
e da Assuncdo de Maria Santissima, foram proclamados somente séculos depois.
Siedeliske (2019. p. 23-37).

Logo, podemos afirmar que a devogdo mariana foi se fortalecendo com as
apari¢des que remontam aos primeiros séculos e se espalharam pelo mundo ao longo
dos anos, resultando na construgdo de santuarios que se tornaram destino de
peregrinacdes dos fiéis catolicos. Barnay (1999, p.137), em sua obra Le Ciel sur la Terre:
Les apparitions de la Vierge au Moyen Age, afirma que as aparigées da Virgem Maria
estéo presentes de forma significativa no catolicismo ha séculos, tendo surgido no século
IV e nunca deixando de existir, contabilizando mais de cinco mil relatos entre os séculos
IV e XX.

Ainda segundo Barnay (1999, p. 138-139), no Ocidente as visdes se intensificam
por volta do século X, e ocorrem principalmente, através de sonhos. Nesse periodo foram
construidas varias catedrais dedicadas a Mae de Jesus, tornando o momento de grande
difusdo da devogédo a Maria no Ocidente pois, a figura da mediadora entre Deus e os

homens ja havia se constituido.

Nas Ameéricas por exemplo, a devogdo mariana remonta ao século XVI, tendo seu

ponto de origem em 1531, quando, segundo a tradigdo catdlica, a Virgem Maria teria

170 Concilio de Calceddnia, em 451, foi de fundamental importancia para a cristologia, pois confirmou a
doutrina da unido hipostatica, ou seja, a crenga de que Jesus Cristo € uma Unica pessoa com duas
naturezas, uma divina e uma humana, sem divisdo e sem separagao. Essa definicao cristoldgica se tornou
a base da doutrina ortodoxa da Igreja, sendo reconhecida até os dias de hoje. Siedeliske (2019)

18 _ Cristologia - palavra derivada do grego “Christos”, que significa “ungido”, e “logos”, que significa
“palavra” ou “estudo”. Portanto, a Cristologia pode ser entendida como o estudo da pessoa ungida, ou
seja, Jesus Cristo. Fonte: https://www.dicio.com.br/cristologia/

19 Monofisismo — foi uma doutrina herética oriental do século V d. C. O nome de "monofisismo" advém da
crenca em uma sé natureza (ou physis, em grego) na pessoa de Cristo. O seu principal promotor foi
Eutiques, que acabou por ser condenado no Concilio de Calcedénia em 451. (Fonte:
https://www.papalencyclicals.net/councils)



37

aparecido ao indigena Juan Diego Cuauhtlatoatzin, nas proximidades da atual Cidade
do México. Conforme Debiasi (2009, p. 61), durante as aparigdes, Maria teria solicitado
a construgao de um templo no local, como sinal de seu amor, compaixao e prote¢ao ao
povo. A mensagem da Virgem expressava uma dimensao pastoral e inclusiva, como
evidencia a citagao atribuida a aparicdo: “Eu sou a sua Mae misericordiosa, a Mae de

todos os que vivem unidos nesta terra, [...] e remediarei e aliviarei vossos sofrimentos

[.].

E, em uma das manifesta¢des, Maria teria instruido Juan Diego a recolher rosas
em sua tilma (manto) e apresenta-las ao arcebispo Dom Juan de Zumarraga como prova
da veracidade das apari¢des. Quando abriu 0 manto diante do prelado, a imagem de
Nossa Senhora de Guadalupe surgiu impressa no tecido (llustragdo 7), o que levou o
arcebispo a acreditar e autorizar a construgdo de um santuario no local indicado por
Maria. Debiasi (2009, p. 64).

llustracdo 7: Imagem de Nossa Senhora de Guadalupe na tilma de Juan Diego

Autor: Juan Correa (1646—1739) Oleo sobre tela
Fonte: Debiasi (2009, p. 64)



38

O tecido da tilma de Juan Diego, composto de fibras de agave, é conhecido por
sua fragilidade. No entanto, a imagem impressa (llustragdo 8) permanece preservada
desde o século XVI, o que despertou o interesse de cientistas e estudiosos ao longo da
histéria. Em 1666, foi instituida uma comissao de artistas e, no mesmo ano, uma junta
cientifica analisou o manto, considerando a imagem inexplicavel a luz das técnicas
conhecidas. Diante das varias pesquisas e estudos inconclusivos cientificamente sobre
o manto, em 1979, cientistas da NASA fizeram por dois anos um meticuloso estudo da
imagem e mesmo utilizando as mais sofisticadas técnicas e dispondo de tecnologia de
ponta para tal estudo, ndo encontraram nenhum sinal de pintura. Perceberam, no
entanto, que a imagem esta separada do tecido trés décimos de milimetros, ou seja, a

imagem esta flutuando, nao esta impressa. Debiasi (2009, p. 65-66).

llustracéo 8 — Imagem de Nossa Senhora de Guadalupe

\\“ .‘.‘

n

\

i\

e
Uy
‘ U
B ]

T

I

B

WA

Tl

T
]

W

““

)

' '-h '.!

Fonte: ebiAasi (2009, p. 59)




39

Desde a aparicéo, 25 dos 45 pontifices que se sucederam, emitiram decretos em
relacdo a imagem. Entre eles, segundo o artigo publicado pelo site Minha Biblioteca
Catodlica em 2022, o Papa Bento XIV declarou em 1754 que,

[...]Tudo na imagem é milagroso, uma imagem que emana de flores colhidas de
um solo completamente arido no qual sé arbustos espinhosos podem crescer
(...). Uma imagem que nao se deteriora de nenhuma forma, nem em seu

supremo encanto nem em sua cor cintilante (...). Deus nao fez nada semelhante
para nenhuma outra nagaol...]

Outros trés papas ordenaram sua coroagao, € o Papa Joao Paulo Il rezou diante
daimagem em todas as cinco visitas ao México, reconhecendo-a como icone da fé latino-
americana Vatican News (2019). Juan Diego faleceu em 1548, aos 74 anos, e foi
canonizado por Jodo Paulo Il em 2002, sendo reconhecido como o primeiro santo
indigena das Américas. Sua figura é hoje simbolo da inculturagéo?® do Evangelho e da

evangelizagao das populagdes originarias. Miranda (2021, p.57)

As aparicbes da Virgem Maria em Guadalupe transformaram profundamente a
historia do catolicismo nas Américas, e a elevaram a Padroeira da América Latina. Ao
longo dos séculos, tedlogos, cientistas e artistas estudaram a imagem, mas a conclusao
comum a esses esforgos foi sua origem extraordinaria e a permanéncia da acao divina.
Nesse sentido, vale ressaltar a afirmacgao de Otto (2012, p.8)

o elemento essencial da experiéncia religiosa € o Sagrado que, possui 0s
elementos racional e irracional. O elemento racional possui aspectos mais
imanentes, que se deixam ser conceituados pela linguagem e estdo presentes
nas elaboragdes reflexivas do ser humano. O elemento irracional, por sua vez, é

aquele que extrapola os limites da linguagem, possuindo atributos sobre os quais
0 ser humano nao se assenhora.

Por conseguinte, o culto a Maria foi enriquecido com novas praticas devocionais,
como o Rosario, as Ladainhas e as celebragdes de festas marianas, que passaram a
integrar o calendario liturgico e a espiritualidade popular catolica. Ja o titulo, "Nossa
Senhora", surgiu como forma de expressar reveréncia e devogao a aquela, que ja era
reconhecida pelos cristdos como a Theotokos (Mae de Deus) e a Virgem Perpétua. Essa

expressao reflete ndo apenas a veneragao, mas também a relacdo pessoal e comunitaria

20 Inculturagédo - Adaptagéo da liturgia crista para ser divulgada ou entendida por nao cristdos. Fonte:
https://www.dicio.com.br/inculturacao/



40

dos fiéis com Maria, entendida como intercessora e mae espiritual da humanidade.
Portanto, a expressdo em latim, Domina Nostra, que significa literalmente "Nossa
Senhora", comecgou a ser amplamente utilizada na liturgia e na piedade popular a partir
da Idade Média, especialmente com o florescimento do culto mariano no Ocidente
Pellegrino (2001, p.58).

Nesse interim, a designacado foi consolidada nas linguas vernaculas com a
evolugdo das devogdes regionais e aparicdes marianas reconhecidas pela Igreja
Catdlica. No Brasil, por exemplo, desde o século XVIII, com a devogao a Nossa Senhora

Aparecida, o termo tornou-se central na religiosidade popular e na liturgia catdlica.

E a piedade a Nossa Senhora Aparecida, padroeira do Brasil, remonta ao ano de
1717, no contexto do periodo colonial onde, segundo a tradigdo, trés pescadores —
Domingos Garcia, Joao Alves e Filipe Pedroso — langaram suas redes no rio Paraiba do
Sul, nas proximidades da atual cidade de Aparecida (SP). Apds varias tentativas
infrutiferas de captura de peixes, os pescadores retiraram das aguas uma imagem de
uma santa negra, inicialmente o corpo e, posteriormente, a cabega. A partir desse
episodio, a abundancia na pesca foi interpretada como um milagre, sendo essa narrativa

um dos pilares desta devocao popular. Rodrigues (2012, p.44)

Registro expresso pelo vigario Jodo de Morais Aguiar no 1° Livro do Tombo da

Pardquia de Guaratingueta em 1757, demonstra como a Igreja registrou tal fato,

No ano de 17192', pouco mais ou menos, passando por esta Vila para Minas, o
Governador delas e de Sao Paulo, Conde de Assumar Dom Pedro de Almeida
Portugal foram notificados pela Camara os pescadores para apresentarem todo
0 peixe que pudesse haver para o dito governador [...] Entre muitos foram a
pescar Domingos Martins Garcia, Jodo Alves e Filipe Pedroso com suas canoas
[..] “E principiando a langar suas redes no porto de José Correa Leite,
continuaram até o porto de ltaguagu, distancia bastante sem tirar peixe algum”
[...] “ E langando neste porto, tirou o corpo de Nossa Senhora, sem cabeca,
langcando mais abaixo outra vez a rede tirou a cabeca da mesma Nossa
Senhora.[...] continuando a pescaria, ndo tendo até entdo tomado peixe algum,
dali por diante foi tdo copiosa a pescaria [...] Jodo de Morais Aguiar

21 A narrativa citada foi redigida pelo vigario Jodo de Morais Aguiar no 1° Livro do Tombo da Paréquia de
Guaratingueta em 1757. Observa-se, aqui, o fato de que “[...] houve um erro de dois anos, pois o Conde
esteve em Guaratingueta em 1717 e ndo em 1719” (Brustoloni, 1984, p. 36). Esta disparidade entre as
datas deve-se a condigdo da narrativa, que foi realizada quarenta anos apds o acontecimento.



41

A imagem, descrita acima é feita de terracota, possui cerca de 36 centimetros
(llustragéo 9) e representa a Virgem Maria com fei¢des tipicas do barroco brasileiro. Com
o tempo, essa devogao se espalhou pela regiao, impulsionada por relatos de milagres
atribuidos a sua intercessao. No final do século XIX, a popularidade da devogao levou a
construgdo de uma Basilica, e, em 1930, o Papa Pio Xl declarou oficialmente Nossa

Senhora Aparecida como padroeira do Brasil. Azzi (2004, p.53)

N
0

Ny e | =
LA
U W&
DR :.[" e ¥

<

)

LR R L

Foto: Thiago Le bri/'S”ar;tuéAri'(:) Nacional
Fonte: ttps://g1.globo.com/sp/vale-do-paraiba-regiao/festa-da-padroeira

Porém, em 1980, durante a visita do Papa Joao Paulo Il, o Santuario Nacional de
Aparecida (llustragéo 10) foi elevado a categoria de Basilica Menor??. Atualmente, trata-

22 Basilica Menor: Titulo Concedido pelo Papa a muitas igrejas ao redor do mundo por possuirem destaque
em relagao a devogéao, peregrinacao ou histdria. Enquanto que, Basilica Maior existem apenas quatro no
mundo, todas em Roma (como a Basilica de Sdo Pedro). Fonte: Salustiano, 2018



42

se do maior centro de peregrinagao religiosa da América Latina, recebendo anualmente
milhdes de devotos. A festa de Nossa Senhora Aparecida é celebrada em 12 de outubro
e constitui um feriado nacional no Brasil, consolidando a importancia da figura mariana

na construcao da religiosidade e identidade cultural brasileira.

llustragao 10 — Passarela da Fé e o Santuario Nacional de Aparecida, ao fundo

/)

:

L8
1
Lt}
11
11
11
1
i
u
u

—

Foto: Por: Jair Prandi
Fonte: https://www.viagensecaminhos.com/aparecida-sp/

Em contextos de opressdo e exclusado, a figura de Maria frequentemente se
manifesta como presencga consoladora, maternal e protetora. A aparicdo de Nossa
Senhora de Guadalupe a Juan Diego, um indigena marginalizado, € um exemplo claro
de como o simbolo religioso pode atuar como denuncia da exclusdo e como afirmagao
da dignidade dos povos. Segundo Croatto, “o simbolo religioso carrega sempre uma
critica implicita a realidade vigente, ao mesmo tempo em que projeta a esperanca de
uma nova configuragao” (2001, p. 152). Esse carater de resisténcia também pode ser
observado em Aparecida, surgida das aguas do rio Paraiba no contexto do Brasil

escravocrata, sendo depois proclamada padroeira do pais.

Seguindo a perspectiva das apari¢des e dos Dogmas marianos, em 1830, numa

das aparicdoes a Santa Catarina Labouré, Maria teria pedido que ela mandasse cunhar



43

uma medalha com a inscricdo: “O Maria concebida sem pecado, rogai por nés que
recorremos a Vos”. No entanto, foi apenas em 8 de dezembro de 1854 que o papa Pio

IX proclamou o terceiro dogma mariano por meio da bula 'Ineffabilis Deus'.

[...] A doutrina que sustenta que a beatissima Virgem Maria, no primeiro instante
da sua Conceigéo, por singular graga e privilégio de Deus onipotente, em vista
dos méritos de Jesus Cristo, Salvador do género humano, foi preservada imune
de toda mancha de pecado original, essa doutrina foi revelada por Deus, e por
isto deve ser crida firme e inviolavelmente por todos os fiéis [...]. Monfort (2011.
p.10)

Embora, apds a promulgacao desse dogma, ja nao fosse necessaria nenhuma
outra comprovacao para fins eclesiasticos, quis a Mae de Deus pér, ela prépria, o ponto
final nessa historia de 18 séculos, ao responder aos reiterados pedidos da jovem
Bernadette Soubirous de informar quem era, disse Ela, em Lourdes, na Franga em 1858:

“Eu sou a Imaculada Conceigao”.

A aparigdo em Lourdes, esta intrinsecamente ligada ao contexto do sofrimento
humano e a busca por cura, sendo amplamente reconhecida no ambito da fé catdlica
como expressao de esperancga € intercessao para os enfermos. Sua origem remonta as
aparicdes ocorridas na cidade de Lourdes, no sul da Franca, em 1858, quando Nossa
Senhora teria aparecido dezoito vezes a jovem camponesa Bernadette Soubirous, na
gruta de Massabielle. Balthasar (1999, p.137)

Em uma das apari¢gdes, a virgem teria indicado uma nascente de agua na gruta,
cuja utilizagdo passou a ser associada a curas milagrosas. Conforme relato de Debiasi
(2009, p. 24-25)

[...]ela explicou que a Senhora pediu que ela bebesse da agua da fonte. Todos
viam que la ndo havia fonte nenhuma, apenas um pequeno filete de agua e por
isso ndo deram ouvidos a vidente. Eis que no dia seguinte, aquele filete de agua
estava realmente se transformando em uma fonte que logo desembocaria no rio
Gave. Ja neste dia, muitos doentes beberam daquela dgua e ficaram curados.
Hoje se conhece esta fonte como “a nascente dos milagres”, e é estudada por
um centro de médicos especialistas de Lourdes.

Contudo, o reconhecimento oficial da Igreja ocorreu em 1862, quando o bispo de
Tarbes, Dom Bertrand-Sévére Laurence, declarou que os eventos eram dignos de fé,

autorizando a construgado de um espaco liturgico no local das apari¢coes e, em 1876, foi



44

inaugurada a Basilica da Imaculada Concei¢cdo, também conhecida como Basilica
Superior. Posteriormente, com o aumento do numero de peregrinos, outras estruturas

foram adicionadas ao complexo.

Desde entdo, o Santuario de Lourdes (llustragéo 11) transformou-se em um dos
mais importantes centros de peregrinacdo do mundo, atraindo milhdes de fiéis que
buscam conforto, cura e renovacao da fé, através da veneragao a imagem. (llustragao
11)

llustracao 11 - Santuario de Lourdes ;‘Franga

e - .0
5 A0 ST
s R
. ','.\\ Ry
W)
“Yy

Fote: https://www.lourdes-france.org/pt-br/




45

llustragdao 12 — Nossa Senhora de Lourdes — Lourdes (Franga);
Destaque, Santa Bernadette Soubirous fotografada em 1861 pelo Pe. Paul Bernadou

8 <

oto: Gu éé Kralj
Fonte: https://revista.arautos.org.br

Isto posto, dando continuidade as narrativas sobre os caminhos percorridos
pela devogao mariana ao longo da historia, ainda que ja existissem os trés importantes
documentos marioldgicos anteriormente citados, foi elaborado e promulgado o ultimo
dogma mariano, da Assungao de Maria ao céu, em corpo e alma, proclamado por Pio
Xll, em 1° de novembro de 1950, na Constituicdo Apostdlica Munificentissimus Deus, na
qual declara que a Virgem Maria, terminado o curso de sua vida terrestre, foi assunta a
gloria do céu em corpo e alma. Essa proclamagao nada diz sobre a morte de Maria, mas
cautelosamente afirma: “[...] terminado o curso da vida terrestre.” Assim, a espiritualidade
que o Mistério da Assuncao inspira € aquela que promove a vida e o comprometimento,
porque ela se vé projetada para dentro da eternidade gloriosa e divina. Pio Xl (1950,
p.33)

E importante reconhecer que muitos dos elementos simbdlicos que caracterizam
as apari¢des marianas ja estavam presentes na tradi¢ao catdlica, antes do séc. XIX. A
originalidade deste periodo reside, sobretudo, na forma como o clero passou a se
apropriar dessas manifestacées, ndo apenas no intuito de regula-las e controla-las, mas,



46

principalmente, de reafirma-las como expressdes legitimas do sobrenatural em um

contexto de crescente valorizacdo da racionalidade e da ciéncia.

Nesse cenario de tensdo entre fé e razdo, as aparigbes marianas foram
reinterpretadas como sinais extraordinarios da presenca divina, representando a
resisténcia do imaginario religioso frente ao avancgo do racionalismo e do positivismo. O
século XIX, portanto, marca nao o surgimento, mas a consolidagdo de um modelo para
tais manifestacbes, no qual agentes eclesiasticos exerceram papel decisivo,
especialmente a luz do processo de ultramontanismo?® e da romanizagdo?* da Igreja,
que buscavam fortalecer a autoridade pontificia e uniformizar praticas e crengas no

mundo catolico. (A saber, exploraremos esse assunto mais adiante).

Ja no inicio do século XX, a jornada que iniciamos sobre os principais
acontecimentos relacionados a historia da devogao mariana ao longo de dois milénios,
culmina em um evento de ampla repercussao em todo mundo catdlico, evento esse
conhecido como as aparigdes de Nossa Senhora em Fatima, Portugal. Esse fato ocorreu
entre maio e outubro de 1917, quando trés criangas — Lucia dos Santos e seus primos
Francisco e Jacinta Marto (llustracdo 13) — relataram ter presenciado seis aparicdes da
Virgem Maria na Cova da Iria, durante as quais foram transmitidas mensagens centradas

na oragao, peniténcia e conversao.

Nas referidas aparicdes, Nossa Senhora teria revelado trés segredos proféticos,
abordando temas como a visao do inferno, a devogao ao Imaculado Coragao de Maria e
a consagragao da Russia bem como, o atentado contra um Papa. Esses relatos,
causaram forte comogéo levando milhares de peregrinos ao local ainda durante o

periodo das aparicdes e nesse contexto, a Igreja Catdlica reconheceu oficialmente os

2 O ultramontanismo [...Jrefere-se a doutrina e politica catdlica que busca em Roma sua principal
referéncia. Esse movimento surgiu na Franga na primeira metade do século XIX e tem por intuito a defesa
do poder e as prerrogativas do Papa em matéria de disciplina e fé. Nos pontificados de Pio IX (1846 -
1878) e de seu sucessor Leao Xlll (1887 - 1903), intensificaram- se as a¢des da Igreja Catdlica no sentido.

24 Romanizagao - ocorreu principalmente no século XIX e inicio do século XX, impulsionado pela agéo da
Curia Romana e de ordens religiosas ultramontanas.



47

acontecimentos como alinhados a doutrina catélica®, em 1930 Zimdars-Swartz (1991, p.
47-65).

llustragido 13 — Os pastorinhos de Fatima: Lucia, Francisco e Jacinta

Foto: Reprodugéo/lntérnet
Fonte: http://www.fatimaportugal.com.pt/Pastorinhos.htm

Ap0s rigoroso processo de analise e discernimento teoldgico, a devogao a Nossa
Senhora de Fatima passou a integrar de forma significativa o repertério da piedade
mariana contemporanea. Essa regulagdo das apari¢ées, no contexto religioso, tem a
missado de avaliar e reconhecer eventos que sao alegados como aparigées de seres
sobrenaturais, como a Virgem Maria ou anjos, com o objetivo de garantir a autenticidade
e evitar a propagacgao de falsas mensagens ou fendbmenos que possam confundir ou
prejudicar os fiéis. Nesse aspecto, revela debates dentro do campo religioso entre a

religido oficial, hierarquica, doutrinal e a religido popular, afetiva, visual e experiencial.

25 Doutrina catdlica - consiste no conjunto de ensinamentos, crengas e praticas oficialmente reconhecidos
pela Igreja Catdlica, tendo como fundamentos principais a Sagrada Escritura (a Biblia), a Tradi¢ao
Apostélica e o Magistério da Igreja (a autoridade de ensino exercida pelo Papa e pelos bispos em
comunhao com ele). Fonte: CIC — Catecismo da Igreja Catdlica (2000)



48

Como aponta Bourdieu (1994, p.21), “o campo religioso é um espacgo de lutas simbdlicas

pelas definigdes legitimas do sagrado”.

Fatima tornou-se assim, um dos mais importantes centros de peregrinagao
mariana do mundo, simbolo da espiritualidade catdlica e da crenga na intervencgao divina
na histéria humana e é, sem duvida, a mais profética das aparicdes modernas, levando
ao seu Santuario (llustracdo 14), milhdes de peregrinos anualmente, consolidando-se

como um local de profunda devogao e reflexao espiritual.

Figura 14 - Fatima - Recinto do Santuario

Ft: Bruno Rbsa
Fonte: http://www.fatimaportugal.com.pt/index.htm

Diante dos fatos supracitados, no contexto contemporéneo a devogao a Maria
continua sendo um dos pilares do catolicismo, sua presenga na histéria do cristianismo
atesta sua importancia como um elo entre a tradic&o religiosa e a vivéncia espiritual dos

fieis ao longo dos séculos.

De maneira analoga, as aparicdes marianas como as de Guadalupe, Aparecida,
Lourdes e Fatima, nao apenas expressam uma continuidade da fé cristd na figura de



49

Maria, mas também revelam a intima relagcé&o entre o sagrado e as condig¢des histéricas
e culturais dos povos que as experienciam. Segundo Croatto, a experiéncia religiosa ndo
€ um fenbmeno desligado da historia: "A experiéncia religiosa acontece sempre numa
conjuntura histérica concreta, através de linguagens culturalmente situadas" Croatto
(2001, p.132). Assim, cada manifestacdo mariana pode ser compreendida como uma
linguagem simbdlica por meio da qual o povo interpreta e ressignifica suas angustias,

esperancas e identidades diante do transcendente.

As aparicdes marianas sao compreendidas, em sua esséncia, como formas
simbdlicas pelas quais o sagrado se torna inteligivel e acessivel ao povo. Nao sao
eventos desligados da realidade, mas manifestagdes que interpretam e respondem a
demandas histdricas concretas. Como afirma Croatto, “0 simbolo religioso nédo é
arbitrario, mas nasce da profundidade da experiéncia humana diante da realidade”
Croatto (2001, p. 134). Assim, manifestacbes como Guadalupe (no contexto da
colonizacao espanhola), Lourdes (no pés-revolugao francesa), Aparecida (no interior do
Brasil escravocrata) e Fatima (em meio as tensdes do século XX) traduzem, por meio da

figura de Maria, os anseios por consolo, justica e protecao divina.

Para Croatto, a linguagem da experiéncia religiosa é performativa, ou seja, ela
atualiza o sagrado no cotidiano do crente. Nesse sentido, a devogdo mariana, em suas
multiplas manifestagdes e aparigdes, representa uma forma de atualizagao continua da
presencga de Maria como intercessora e mae. “A experiéncia religiosa € uma fusao entre
o dado cultural e o sentido profundo da existéncia humana diante do mistério” Croatto
(2001, p. 140).

Quando os fiéis relatam apari¢des de Maria, ndo se trata apenas de eventos
misticos isolados, mas de hierofanias — manifestagées do sagrado no mundo profano.
Para Eliade (1992, p. 26), “uma hierofania implica a ruptura da homogeneidade do
espaco profano pela irrupgcao do sagrado”. Em outras palavras, as aparicbes marianas
transformam lugares comuns — uma cova, um rio, uma colina — em espacos sagrados
que passam a ser centro de peregrinacao e devogao. Assim, Maria se torna um ponto de

ligagdo entre o humano e o divino, o cotidiano e o eterno, aparecendo em diferentes



50

culturas e momentos histéricos como mediacédo do divino em chave maternal, proxima,

compassiva e acessivel ao povo simples.

Ainda de acordo com Eliade, em O mito do eterno retorno (1992), o homem
religioso vivencia o tempo de forma ciclica, revivendo constantemente os modelos
primordiais do sagrado. Nesse sentido, as aparigdes marianas, independentemente do
lugar ou do periodo histérico em que ocorram, sdo percebidas como a atualizagdo de um

mesmo arquétipo — a figura materna e intercessora de Maria.

Cada manifestagao como, Guadalupe, Lourdes, Fatima ou Aparecida, adapta-se
as particularidades culturais de um povo, recebendo novos titulos e narrativas, mas
preservando a esséncia simbdlica que a conecta a todas as outras. Assim, o fendbmeno
nao se limita a uma geografia ou época, mas se insere em um tempo mitico que, ao se

renovar, mantém viva a presenca de Maria nas mais diversas realidades.

Doravante, faz-se necessario compreendermos, como essa devogao mariana se
propagou em locais longinquos de sua origem, mais precisamente nos rincées do
cerrado goiano, bem como, identificarmos quem sao os participes sociais que a mantém

e qual a cosmovisdo possuem sobre o0 Sagrado.



51

1.2. Areligiosidade popular no Brasil

Segundo Eliade (1992, p.93), a festa religiosa é a reatualizagdao de um evento
primordial, de uma historia sagrada cujos atores sao os deuses ou seres semidivinos. E
a compreensao teorica desse tempo mitico, permite perceber que a devogao mariana
nao se restringe as grandes cidades ou aos centros religiosos oficiais, mas se propaga
e se reinventa nos contextos mais remotos. No Brasil, essa propagagdo assume
contornos proprios, moldada pelas caracteristicas culturais, histéricas e sociais das
comunidades, que manifestam essa religiosidade popular em forma de ritos, festas e
peregrinagdes que mesclam elementos da tradi¢gao catdlica oficial com praticas e crengas
locais, muitas vezes herdadas de processos histéricos de colonizagdo, migragao e

intercambio cultural

A religiosidade popular constitui uma das expressdes mais marcantes da cultura
e da espiritualidade do povo brasileiro, evidenciando um cristianismo vivido de forma
hibrida, afetiva e comunitaria. Essa forma de religiosidade ndo apenas reflete a fé dos
fieis, mas também revela um modo de compreender o mundo, de lidar com a dor, a
esperanca e a resisténcia cultural. Segundo Prandi (1997, p. 8), “a religiao popular € uma
pratica simbdlica viva, construida nas experiéncias cotidianas das comunidades, que

reelaboram os elementos oficiais da fé crista”.

No contexto brasileiro, essa religiosidade, desenvolveu-se a partir da convivéncia
entre as tradicdes indigenas, africanas e o catolicismo romano trazido pelos
colonizadores, o que gerou manifestagdes religiosas plurais e profundamente enraizadas
nas experiéncias locais. Como destaca Brandao (1986, p. 14), “a religiosidade popular é
expressao de um catolicismo que se adaptou as condi¢cdes da vida rural, das caréncias
materiais e da esperanga coletiva”.

Envolvente, delicada, difusa, diversa e muitas vezes incompreendida, aparece a
manifestacdo do povo frente a tentativa de uma forga propositiva de se

institucionalizar a divindade, em nosso caso, por meio da Igreja Catdlica que a
promove, e que muito modestamente, é que ganha na forca de seus agentes

com o nome de Catolicismo Popular. Machado (2020, p. 123-124)

Nesse sentido, é valido destacar o processo historico que estrutura a vida



52

religiosa no Brasil, remontando ao século XVI. Durante o periodo colonial, o poder
estabelecido promoveu o catolicismo como a religido dominante. Nessa época, a Igreja
Catodlica era uma instituicdo que utilizava a religiao oficial como um meio de controle

social, politico e cultural.

Dessa maneira, a Igreja Catdlica esteve presente na formacao histérica do Brasil,
desde a chegada dos membros do clero catélico ao territorio brasileiro durante o
processo de conquista das terras pelos portugueses, devido as relagbes entre o reino
portugués e a Igreja Catdlica Apostdlica Romana. Fato ilustrado na pintura de 1861,
imortalizada por Victor Meirelles no quadro “Primeira Missa no Brasil” (llustragdo 15),
que retrata a missa celebrada na chegada de Pedro Alvares Cabral, em 1500, ao litoral

nordestino brasileiro.

llustragao 15 - Primeira Missa no Brasil - MEIRELLES, Victor.
o AN BT | he e L
Al e £ 08 voe e { -

- -

Museu Nacional de Belas rtes, Rio de Jneiro
Fonte: https://angloresolve.plurall.net/



53

Assim, os primeiros colonizadores portugueses trouxeram consigo a fé catolica
e estabeleceram o cristianismo como a religido oficial da colonia. A Igreja Catdlica
desempenhou um papel significativo na educagao, na organizagao social € no controle
espiritual da populagéo. Isso ocorreu por meio das missodes, ditas religiosas, como as

dos jesuitas, que buscavam a conversao dos povos indigenas.

Nesse contexto, a Igreja Catdlica foi mais um instrumento de dominacao
utilizado na colonizacdo do Brasil, uma vez que ela incentivou a obediéncia aos
governantes e promoveu a moralidade - segundo seus critérios - e a ordem social, de
forma a atuar como um instrumento de controle e estabilidade na colénia. Sob a
autoridade da Coroa, a Igreja Catdlica buscava supervisionar e direcionar a vida dos
colonos. Com isso, o aparato eclesiastico por meio de conventos, pardquias,
irmandades, pregacdes, sacramento e celebragdes religiosas, reforcava as normas
morais a serem seguidas pela populagcédo, enquanto advertia sobre as penalidades

reservadas aos infratores.

No entanto, as distancias enormes entre as cidades e/ou vilas até a zona rural
bem como, as viagens penosas e dificeis, além do perigo de assaltos e doencgas,
acabava mantendo a instituicdo eclesiastica distante da vida do povo. Portanto, o
catolicismo, sendo a religido oficial, encontrava-se mais vinculado a autoridade civil do

que ao poder eclesiastico por causa do Padroado Régio.

- Por sua vez, o Padroado se referia ao direito de autoridade da Coroa
Portuguesa a Igreja Catodlica, nos territorios de dominio Lusitano. Esse direito do
Padroado consistiu na delegagdo de poderes ao Rei de Portugal, concedida pelos
papas, em forma de diversas bulas papais, uma das quais uniu perpetuamente a Coroa

Portuguesa a Ordem de Cristo, em 30 de dezembro de 1551.

A partir de entdo, no Reino Portugués, o Rei passou a ser também o patrono e
protetor da Igreja, com as seguintes obrigagdes e deveres: a) Zelar pelas Leis da Igreja;
b) Enviar missionarios evangelizadores para as terras descobertas; c) Sustentar a Igreja
nestas terras. O Rei tinha também direitos, que eram: a) Arrecadar dizimos (poder

econdmico); b) Apresentar os candidatos aos postos eclesiasticos, sobretudos bispos,



54

o que lhe dava um poder politico muito grande, pois, nesse caso, os bispos ficavam
submetidos a ele. Ao Imperador cabia o direito ao padroado (prerrogativa de preencher
0s cargos eclesiasticos mais importantes) e ao beneplacito (aprovagao das ordens e
bulas papais para que fossem cumpridas, ou nao, em territério brasileiro) Fragoso
(1992, p.14).

Conforme expde D’Abadia (2014, p. 47)

Por meio da agédo do padroado régio a Igreja catdlica se difundiu pelo estado
com a atuagdo das Bandeiras, em que religiosos acompanhavam os
expedicionarios colonizadores em suas missdes, visto que conforme iam se
instalando as atividades mineradoras também se construiam capelas, cada qual
com seu padroeiro. Dada a edificagéo do trabalho e da atividade religiosa nas
localidades, em seguida vinham o crescimento e expansdo dessas areas
ocupadas pelos portugueses.

A Igreja Catolica mesmo ndo conseguindo acompanhar de perto e com
constancia os ritos das localidades mais distantes, assumiu fungdes de registro civil,
educacao, assisténcia social e organizacado de festividades, além de regulamentar a
vida familiar e social. Em esséncia, a Igreja desempenhava um papel crucial na
administracao e no controle da sociedade, sendo fundamental para o Estado. Apds a
Independéncia do Brasil, a Constituicdo de 1824 estabeleceu o sistema do Padroado
Régio:

Art. 5. A Religiao Catholica Apostolica Romana continuara a ser a Religido do
Imperio. Todas as outras Religides serdo permitidas com seu culto domestico,
ou particular em casas para isso destinadas, sem férma alguma exterior do
Templo.

Art. 102. O Imperador € o Chefe do Poder Executivo, e o exercita pelos seus
Ministros de Estado [...].

II. Nomear Bispos, e prover os Beneficios Ecclesiasticos.

XIV. Conceder, ou negar o Beneplacito aos Decretos dos Concilios, e Letras
Apostolicas, e quaesquer outras Constituigbes Ecclesiasticas que se néao

oppozerem a Constituicdo; e precedendo approvacdo da Assembléa, se
contiverem disposicéo geral.

A partir do documento, constata-se, portanto, que houve uma certa restricao ao
monopoalio religioso da Igreja Catdlica. Oficialmente, esta instituicdo continuaria usufruir
dos seus privilégios tradicionais por conta da relagdo de Padroado, tendo as suas
despesas arcadas pelo erario publico (art. 102, inciso Il), o que também demandava a

postura de colaboragao da Igreja em assuntos do Estado. Atribuia-se a Igreja o dever



55

de garantir a disciplina social, dentro de certos limites e também executar tarefas
administrativas as quais, a partir do advento da Republica, passaram a ser oficialmente
atribuicdes do Estado, como os registro de nascimentos, casamentos e mortes. Dessa
feita, os préprios sacerdotes eram tratados como funcionarios publicos, recebendo

salarios da Coroa portanto, por forca do Padroado, a Igreja se integrava com o Estado.

Observa-se que, na pratica o monopdlio da Igreja Catdlica estava limitado, uma
vez que no Art 5°: “todas as outras Religides serdo permitidas com seu culto doméstico,
ou particular em casas para isso destinadas”. Assim, “o direito a crenga estava, portanto,
estabelecido em sede de texto constitucional. Isso contudo, nao configura plenamente o
conceito de liberdade religiosa. Trata- se, antes, de uma concessédo do que um direito
subjetivo do individuo em face do Estado” e continua o autor:

Este dispositivo da Constituigdo imperial (art. 5°) ocasionou uma série de
percalgos para outros contingentes de imigrantes vindos ao pais a partir de
1824, especialmente alemaes, suicos e franceses, adeptos de credos
protestantes. Esses tiveram que se amoldar ao direito dominante, mantendo
seu culto em carater doméstico e particular. Curiosamente, porém, pelo menos
num lugar no interior do estado do Espirito Santo, foi construido um templo
luterano ainda sob a égide da Constituicdo imperial, o que denota que, em
termos praticos, o controle ja ndo era mais tao rigido. O estabelecimento de
imigrantes de tradicdo protestante, especialmente no Sul e no Sudeste,
contribuiu para aumentar o colorido confessional em terras brasileiras. Em
muitos povoados de imigragéo, praticamente toda a organizagéo da vida social

estava a cargo dos imigrantes, inclusive a construcdo e a manutencéo de
escolas, hospitais e cemitérios. Reimer (2012, p.53)

A hegemonia da Igreja Catdlica, enquanto religido oficial do Estado, também foi
sendo enfraquecida com a presenca e atuacdo da magonaria existente, no Brasil, desde
a Inconfidéncia Mineira, a qual influenciada pelo positivismo difundia ideias liberais,

como a separagao do Estado e Igreja.

Pelo exposto, observa-se que a relagao entre a Igreja Catdlica e o Estado foi se
desgastando ao longo de todo o século XIX. Com a Proclamacéo da Republica, em 1889,
houve a concretizagdo de ideais liberais no Brasil e, posteriormente, Ruy Barbosa
redigiu o Decreto 119-A, de 7 de janeiro de 1890, o qual determinou a separagao
definitiva entre o Estado e a Igreja Catdlica Romana no Brasil. Teraoka (2010, p. 111)

Assim, a influéncia do fator religioso na histéria do Brasil, € algo por demais



56

conhecido e tal compreensao situava-se, porém, até bem recentemente no contexto da
histéria politica que ressaltava apenas atos oficiais, assim relativamente recente é a
preocupagao de estudo do fendbmeno religioso e seus festejos, bem como de suas
consequéncias na sociedade brasileira, ou seja, na alma do povo. Nesse sentido,
observou D’Abadia (2010, p. 16),

toda essa predisposi¢ao e vinculo de ligacdo em disponibilidades de festas no
pais apresenta uma importancia significativa: as festas, cada qual com seu
significado especifico, constituiram-se como um triunfo legitimo do povo na sua
formacao historica.

Em Goias, por exemplo, essa preocupacao tardia pode ser observada através
de varios fatores, porém, vale destacar, o processo histérico e social da regido que em
meio ao século XIX, ainda passava por uma transi¢cdo. Saia de um periodo em que a
mineragao ja nao supria mais as necessidades e buscava aperfeicoar um caminho que
até entdo nao era muito explorado, a agropecuaria. Mas, a situagéo era desafiadora pois
segundo Palacin (1994, p.13), havia uma estagnagdo econdmica na agropecuaria
basicamente de subsisténcia naquele momento e,

[...] o isolamento de Goias em consequéncia da sua localizagdo geografica, [...]
a dispersao e pequeno numero da populagéo, o baixo nivel cultural da mesma,

[...]impediram a solug&o das questdes administrativas, fazendo-as se arrastarem
anos a fio [...]Machado (1978, p.53)

Com este isolamento por falta de meios de comunicacio, a educacao também
era deficitaria, fazendo com que a cultura fosse um privilégio, mesmo a religido formal
era um tanto ausente em virtude da dificuldade de locomogéo e das grandes distancias
entre as comunidades. Nesse contexto social de solidao e dificuldades, a religiosidade
popular ganhou forga no cerrado goiano. Embora Weber (1994, p. 321) nao trate
especificamente dessa regido, sua observagao sobre a experiéncia camponesa ajuda a
compreender o fendmeno: “o destino do camponés esta tdo fortemente vinculado a
natureza, tdo dependente de fendbmenos naturais, que ele em geral somente costuma

tornar-se portador de uma religiosidade quando esta ameagado”.

Em Goias, essa religiosidade foi assumindo feigdes proprias, influenciada pela
cultura sertaneja e pelos processos de interiorizacdo da fé. As festas religiosas, as

romarias, os tercos e novenas, e a devogao aos santos — em especial a Maria, mae de



57

Jesus — constituem praticas que sustentam a fé do povo goiano e que conferem sentido
as relagdes sociais e a identidade regional. Sobre as festas, D’Abadia (2014, p. 81) alega
que essas “tém uma relagao cultural muito forte no estado de Goias, pois, as festividades
testemunham a experiéncia individual e coletiva da identidade de um povo,
desenvolvendo e reafirmando os seus valores”. Dessa forma, todos os municipios
goianos, possuem um padroeiro e festividades que os celebram, sendo que em alguns

casos esses festejos existem a décadas ou mesmo, séculos.

Nesse interim, pode-se afirmar que consolidou-se um “catolicismo popular,
caracterizado pelo humanismo e ruralismo, em oposigao ao carater eclesial e as vezes
autoritario do catolicismo oficial” Brandao (1985, p. 22), que tem seu sustentaculo
dogmatico e liturgico. Em contrapartida, o catolicismo rural brasileiro sem esse apoio,
limitou-se a festas coletivas, dancas, e rezas que muitas vezes acontecem sem a
participacao de representantes oficiais da Igreja e com forte apelo ao culto de santos e

padroeiros.

Nessas comunidades, a religidao adquiriu um estatuto de solidariedade grupal
como forma de enfrentar as hostilidades da natureza pois, em falta dessas desobrigas
eclesiais, segundo Nascimento (2021, p. 69), “a familia que muitas vezes transmitia o
ensinamento religioso aos filhos.” Insta salientar o que também observou Queiroz
(1968, p. 119), sobre esse assunto

A religido rustica brasileira, tem, pois, um papel, antes de mais nada, social. Seu
segundo atributo é ser utilitdria. Com efeito, o culto dos santos, a festa, a novena,
as oracdes tém por objetivo assegurar a boa vontade dos seres sobrenaturais é
o do ut des: Dou para receber em troca. De onde a possibilidade tanto do santo

se zangar com seus devotos, quanto dos devotos se zangarem com o santo,
acarretando os dois casos represalias de parte a parte.

Assim, ao longo da histéria formaram-se em Goias e em todo Brasil dois
catolicismos: um clerical e oficial; e outro extraoficial e popular. Em virtude dessas
peculiaridades distintas, ocorriam choques de poder quando o catolicismo oficial tentava
prevalecer. Como bem observou Gomes Filho (2020, p. 52), no Brasil, a historiografia
e sociologia da religido catélica ndo se distanciam desta tendéncia, apresentando quase
sempre esta divisdo binaria entre o oficial e o popular como a base para a compreensao

do catolicismo no pais.



58

Logo, os festejos inseridos na religiosidade popular goiana acabam se
distanciando do catolicismo oficial em relacdo a mentalidade e a pratica externa, a
exemplo, a religiosidade professada pelas irmandades leigas, de carater rustico, e que
demonstrava a mentalidade rural da sociedade brasileira, sobretudo da sociedade
goiana, cujas estruturas sdo basicamente rurais. Por consequéncia, D’Abadia, (2010, p.

47), afirma,

“ao tratar dessa identidade territorial em sua ligagdo com a festa, as
conviviabilidades com a terra do santo, em cada reencontro da celebragao,
fortalecem-se com o vinculo desse territério com o habitante/devoto ou
devoto/nao habitante”.

Sob essa perspectiva, a propagacao desta devogdo manifesta, impulsiona a
movimentagao religiosa popular da localidade, intensificando as praticas rusticas?® da fé
catolica. Além disso, esta devocao proporcionava também um meio de reunido, agao
preciosa para quem vive distanciado de seus vizinhos ja que, a comensalidade reflete a
caracteristica social humana de interagir e integrar-se em sociedade, porque, além de
tudo, as festas populares completas sdao também uma demorada e uma deliciosa

comilanga. Brandao (2004, p. 27)

Dessa forma aliaram-se a fé, a devogao e o encontro social ou lazer, as
circunstancias da época, para dar inicio a uma devogao popular que em muitos casos,
permanecem firmes e consolidadas até hoje. De acordo com Hoornaert (1983, p.369), a
origem do catolicismo popular brasileiro se deu pela busca da dignidade humana e
fraternidade perdida pelo sistema colonial. Para ele, o catolicismo popular se tornou a
cultura religiosa mais original e mais rica que o Brasil ja produziu em seus anos de

historia.

E, ao observarmos o enraizamento da religiosidade popular no Brasil e em

Goias, nota-se que tais expressdes, para além da devocao, incorporam dimensdes

26 Praticas rusticas de religiosidade aqui referem-se a manifestacdes religiosas simples, muitas vezes
oriundas de contextos populares ou rurais, que ndo seguem rigorosamente as normas litdrgicas da Igreja
institucionalizada. Sao praticas marcadas por elementos da cultura local, sincretismos, simbolismos
préprios e uma vivéncia da fé enraizada no cotidiano das comunidades. O termo "rustico" aqui néo é
pejorativo, mas indica algo ligado ao modo de vida tradicional, ao campo, a simplicidade e a oralidade.
Fonte: Queiroz (p.105)



59

sociais, culturais e identitarias que se perpetuam no tempo. Esse cenario mais amplo
fornece o pano de fundo necessario para compreender como, em localidades
especificas, tais como Bonfim de Goias, essas manifestagdes assumiram caracteristicas
préprias, moldando praticas religiosas singulares que marcaram profundamente a vida
comunitaria. Veremos a seguir como ocorreu o povoamento desse local e quais 0s

principais aspectos de seu catolicismo popular.

1.3. O Catolicismo Popular em Bonfim de Goias

Cada povo possui um bergo biolégico e muitas vezes, uma terra que escolhe
para crescer e realizar seus sonhos, partindo desse pressuposto podemos adentrar a
perspectiva da fundagdo da antiga Bonfim de Goias, atual Silvania, analisando os
desdobramentos e impactos de sua fundacdo para a comunidade que ali nasceu ou

escolheu viver.

Silvania (llustracdo 16), antiga Bonfim, expoente da cultura goiana esta
localizada no Sudeste goiano, na zona da Estrada de Ferro, a 82 km de Goiania-Goias,
de clima tropical com inverno seco e verao chuvoso, € uma cidade segundo Borges
(1981, p. 21), “de grande esplendor no passado, quer por facilitar a chegada dos produtos
manufaturados dos centros maiores, quer pelo escoamento dos produtos regionais,

mormente da agricultura, pecuaria e matérias-primas. ”



llustragao 16. Localizagdo do municipio de Silvania - Goias

60

Autor: Oliveira, T. M. Junho/2023

48°48,000'W 48°36,000'W 48°24,000'W 48°12,000'W
0 I { I ——w
o =]
& A &
o anto Antonio do Descoberty™- o
™ Abadiania 5
- 9 S
MT \
Ay
A A A poog DF
- 7 q,f‘ B A
Andpolis "“ﬁ’@:‘%}kﬁf
" " \ el , g
Q o
8 g MG
T Gameleira de Goids TS
X Luziania o
" Leopoldo de Bulhtes ¢
o (=]
Q Q
oL Bl O
s} (s}
& &
| 2
0 @
8 8
Q L. Vianopolis 12
0 0
< <
Bela Vista de Goids
Qrizona T
) = Datum SIRGAS 2000 E
o Sdo Miguel do Passa Quatro 0 75 15 km P Sistema de coordenadas Geogrdficas | €
gl ' |8 | Fonte: IBGE - 2021 /IMB - Goids 2020 | €
S . I S Flaboragao: Tania Maria de Olveira | E-
> | | | —I 5 R
48°48,000'W 48°36,000'W 48°24,000'W 48°12,000'W




61

De acordo com Nascimento (2021, p.58),

A localizacgéo privilegiada de Bonfim se dava principalmente pelo fato de estar
encravado na rota comercial que ligava Sao Paulo, Vila Boa e Meia Ponte e ser
um dos principais pontos de parada dos viajantes, tropeiros, boiadeiros e
comerciantes durante a cansativa viagem que permitia a entrada em Goias pelo
sul goiano. Essa rota antes por uma estrada que passava por Santa Cruz, foi
encurtada em grande quantidade de quildmetros com a criagado do arraial de
Bonfim e facilitou consideravelmente o escoamento de mercadorias.

A histéria da antiga Bonfim remonta ao século XVIII, no contexto do avanco
bandeirante e da exploragao aurifera na regido central do Brasil. Por volta de 1774, “a
data efetiva da fundacéao ¢é incerta” Nascimento (2021, p. 57), a descoberta de minas de
ouro deu inicio ao povoado que hoje conhecemos como Silvania. A formagao da
comunidade local ocorreu com a vinda de pessoas de diversas regides do Brasil, atraidas
pelo ouro e pela aspiragdo de uma nova vida. Na bagagem, além dos sonhos, trouxeram
uma imagem de Nosso Senhor do Bonfim, e, para honra-lo, construiram uma capelinha

na pracga dos ranchos, origem do arraial que ali surgira.

Entretanto, como aponta Nascimento (2021, p. 57-58),

entre tantas incertezas, o que ha de certo é que o ouro encontrado nas lavras de
Bonfim, embora fosse de boa qualidade, era escasso e incapaz de atender a
desenfreada busca do homem pela riqueza. O aumento do numero de
garimpeiros, a modernizagdo das técnicas de extracao e outros fatores levaram
ao rapido esgotamento do metal, a ponto de n&o mais ser encontrado sem longo
e dispendioso esforco. Nesse periodo, as minas, abertas cada vez mais
préximas ao arraial, chegaram a ameagar o espago urbano, engolindo a rua
Santa Luzia. Apenas a Matriz do Senhor do Bonfim resistiu intacta, pois se
acreditava que, sob ela, dormia uma serpente cuja furia, se despertada,
consumiria toda a cidade.

Com o passar do tempo, a capelinha inicial foi elevada a categoria de Matriz do
Senhor do Bonfim (llustracédo - 17 e 18). Marco da fundagéo da cidade e construida no
sistema de gaiolas, o templo religioso possuia altares em estilo neoclassico e arquitetura

colonial, sofrendo adaptagdes conforme relatado por Nascimento (2021, p. 58).

Em meados do século XIX, periodo em que diversas igrejas de padroeiros e
capelas da Capitania de Goias foram demolidas, ampliadas ou reconstruidas
devido ao crescimento populacional, a Igreja do Bonfim adquiriu a forma que
conserva até os dias atuais: paredes de adobe e taipa de pildo erguidas em
sistema de gaiolas, capela-mor, nave assoalhada e duas capelas laterais com
piso em mezanela.



62

llustragao 17 - Igreja bicentenaria do Nosso Senhor do Bonfim??

Fonte: https://igrejadobonfim-silvania-go.blogspot.com/2011

llustracado 1\8 - Igreja bicentenaria (restaurada) do Nosso Senhor do Bonfim

Fonte: https://www.jornalopcao.com.br

27 A Igreja do Bonfim passou por uma nova reforma recentemente, sendo reinaugurada no dia 30 de janeiro
de 2025. O tempilo religioso, que é tombado como Patriménio Histérico e Artistico pelo Estado de Goias
desde 1980, recebeu servigcos de restauragdo do altar-mor, revisdo das coberturas, forros, pisos,
revestimentos de paredes, restauragdo dos elementos de madeira, sistemas elétricos e de dados,
instalagdes hidros sanitarias, plantio de grama, arqueologia, museografia, dentre outras intervengdes.
Fonte: https://goias.gov.br/abc/igreja-do-bonfim-de-silvania-e-reformada/



63

O viajante francés Auguste de Saint Hilaire (1975, p. 103-104), passando pela
regiao em 1819, deixou o registro que o Arraial de Bonfim possuia pequenas dimensoes:
“Compde-se de algumas ruas pouco extensas e de uma praga triangular, onde esta
situada a igreja de N.S. Jesus do Bom Fim. A igreja € muito pequena, mas a época de
minha viagem estava sendo construida uma outra”. Completa afirmando que as casas,
apesar de serem pequenas, eram bem conservadas. Outro viajante que deixou suas
impressdes sobre o lugar foi o austriaco Emanuel Pohl. Segundo ele, “as casas sao
pequenas, construidas de barro, cobertas de telhas. [...] Os moradores, que antes viviam
da exploragcéo do ouro, preferem agora, em razdo do empobrecimento das lavras, a

cultura de milho e legumes e a criagéo de gado”. Pohl (1976, p. 192)

A religiosidade, assim, esteve presente desde os primordios da formagédo do
arraial, articulando fé e identidade coletiva. Nao a toa, o proprio nome da localidade
acompanhou essa trajetoria devocional, segundo Borges (1981, p.29), de la aos dias

atuais, o municipio teve as seguintes designagodes:

. Aproximadamente 1774 — 1833 — Capela ou Arraial do Senhor do Bom Fim
. 1833 — 1857 — Vila do Senhor do Bom Fim

. 1857 — 1943 — Cidade de Bonfim

. 1943 — Silvania

Como evidencia-se, o topénimo de Bonfim sofreu alteragdo ao longo dos anos —
inclusive na grafia — sendo que, em sua ultima modificacdo o nome escolhido foi Silvania
e, tal qual outrora, ocorreu por forca de decreto-lei. Este por n°® 8.305, de 31 de dezembro
de 1943 e de acordo com Borges (1981, p. 29), “a época, se optou por Silvania, com o
objetivo de aclamar a influente familia Silva?® e seu benfeitor maior — Vicente Miguel da

Silva — consolidador do municipio, além de reverenciar seus iniumeros descendentes,

28 Henrique Silva faz parte desta familia. Ele nasceu em Bonfim no dia 18 de marco de 1865, filho de
Francisco José da Silva e de Ana Rodrigues de Moraes e Silva, e faleceu em 21 de maio de 1935, no Rio
de Janeiro. Estudou na Escola Militar do Rio de Janeiro e foi fundador de varios jornais e revistas, com
destaque para A Informacdo Goyana (1917 a 1935). Esta revista, editada no Rio de Janeiro tinha a
finalidade de divulgar as riquezas existentes no Brasil Central de modo geral, e em Goias, em particular,
com o objetivo de atrair investimentos e atencdo do governo para estas regides.



64

com renome no Estado e no Brasil. ”

Antes da alteracdo do nome da cidade, com o apoio do Arcebispo de Goias a
época, Dom Emanuel Gomes de Oliveira, foi inaugurada a estrada de ferro. Batizada
como Caturama, chamamento indigena que significa “boa sorte” Borges (1981, p. 30), a
Estagao Ferroviaria (llustragao 19) do municipio foi construida 6 km afastados da cidade,
por desentendimentos entre a administracdo municipal da época e a administracao da
ferrovia.

llustragao 19 - Vista aérea da estac@o ferroviaria de Silvania-Goias

P 2

Foto: José Eduardo — 2023
Isto posto, ainda sobre o nome ‘Bonfim de Goias’, evidencia-se que a derivagao
da devocao a Nosso Senhor do Bonfim como outrora mencionado, reflete a intima
relagao entre a formacao territorial e a religiosidade catélica. Como destacam Santos e
D’Abadia (2021), a presencga da fé catdlica no processo de ocupagao goiana foi mais do
que espiritual: funcionou como um elemento organizador do espago e da identidade
coletiva da populagéo colonial. A fé popular e os marcos religiosos se integraram a

paisagem fisica e simbdlica da regido.



65

No entanto, o culto ao Senhor do Bonfim, apresenta uma situacao que causa
estranhamento, o fato de o padroeiro aos poucos ir perdendo o seu protagonismo, ao
ponto de ocorrer a substituicdo do seu culto patronal pelo de Sdo Sebastido, que
atualmente é a mais expressiva festa da cidade, ocorrendo sempre no més de julho,
enquanto o primeiro, ndo conta com novenas ou festejos. Como ressalta Nascimento
(2021, p. 62),

Destarte, compreendi que o silenciamento do culto ao Senhor do Bonfim, barroco
e cruento demais para uma teologia da ressurrei¢cdo, e a supressao das festas
religiosas (congadas, festa da Santa Cruz, Império do Divino, reinado de Nossa
Senhora do Rosario, juizado de Sao Benedito, procissdo do encontro e do
Senhor Morto e outras), em Silvania especificamente, ndo aconteceram apenas
por conta da dinamicidade com que as devog¢des se firmam e se deslocam, mas
por questdes de ordem cultural, social, politica e, sobretudo, pastoral, no que
incluo a atuacao dos religiosos salesianos e a filosofia que impregnaram na
comunidade, reconfigurando, com isto, o modo como se relaciona com o
Sagrado.

Logo, a partir de 1830, a Igreja do Rosario da Irmandade de Nossa Senhora do
Rosario, passa a dividir as atividades religiosas com a Igreja do Bonfim e gradativamente
ocupa a importancia da antiga Matriz

Em meio a desabamentos, constantes ameacas de demolicdo, reformas
precarias e o consequentemente abandono pelos fiéis e pelo préprio clero, essa
igreja, dedicada ao santo padroeiro da pardquia e da cidade, ainda se mantém
como “lugar de memaria” para muitas pessoas da comunidade, que nela fazem

questao de ir rezar e cumprir suas obrigagbes religiosas. Nascimento (2021,
p.58)

Enquanto para muitos moradores da comunidade, a Igreja do Bonfim ainda se
mantém como um espago em suas memorias afetivas, para outros esta relegada a um
lugar de histodria. Isto posto, ao longo do tempo, é perceptivel que as manifestacdes do
catolicismo popular em Bonfim, adaptaram-se as transformacdes sociais e culturais,
mantendo, contudo, elementos tradicionais como as novenas, procissoes, rezas, folias e

outras manifestagdes afins, que refletem a rica heranga religiosa da regiao.

Sob essa ética, as Festas religiosas e outras celebragdes de santos, assumiram
um papel central, ndo apenas como expressao de fé, mas também como eventos que
movimentam a economia e fortalecem lagos sociais. Essas festas funcionam como
momentos de reencontro entre os moradores, ajudando a manter a unidade da

comunidade.



66

[...] o carater social e familiar do catolicismo tradicional é percebido na estreita
interpretagao da religido com a vida social e comunitaria. A religido era o nucleo
firme da convivéncia, foi ela que impregnou todas as manifestacées da vida
social e comunitaria. As festas e as manifestagbes religiosas constituiram uma
forma de reunido social, verdadeira expressao comunitaria, sobretudo nas
regibes rurais, de engenhos e fazendas isoladas. O sagrado e o profano
andavam unidos e juntos. As procissdes e as festas religiosas quebravam a
monotonia e a rotina diaria, sendo na maior parte das vezes, uma das poucas
oportunidades para o povo se distrair e divertir. Wernet (1987, p. 24-25)

Em conformidade com isso, evidencia-se que o fim do ciclo minerador em Bonfim
nao significou apenas uma mudanga econdmica, mas também uma reconfiguragcédo das
expressdes de fé e identidade coletiva. O catolicismo popular se fortaleceu como
resposta as transformacdées vividas pela comunidade, funcionando como um elemento
de continuidade e resiliéncia cultural e onde, praticas como festas religiosas e devogdes
populares ajudaram a consolidar Silvania como um importante centro de fé e tradicao
em Goias. Segundo Machado (2020, p. 30-31),

a formacéo desta cultura do catolicismo popular brasileiro surgiu a muitas maos,
empréstimos e ritos. O que era oficial foi se diluindo nas maos do povo, por
necessidade de acesso e apego ao sagrado. As representacgdes e informacdes
ritualisticas contidas no que entendemos como dialogos possiveis de uma
representacao, ou religides hibridas como hoje afirmam alguns estudiosos.

O fim do periodo minerador promoveu um impacto profundo na organizagao social

e econdmica da regido, e isso pode ser diretamente relacionado ao fortalecimento da

religiosidade popular uma vez que, leva a uma reorganizagao fundiaria, concentrando

terras nas maos de poucas familias, o que reforgca hierarquias sociais rigidas. Essa

estagnacao econémica também intensifica o isolamento geografico e a localidade deixa

de ser area de interesse, com isso, os padres também a migram para outros lugares,

levando a uma dependéncia apenas de suas préprias estruturas sociais e culturais, o

que favorece o catolicismo popular. A teoria levantada por Eduardo Hoornaert (1989,
p.49), reforgando a ideia de que

[...] o carater social destas préticas religiosas, enfatiza que a festa, enquanto um

ritual religioso, constituia-se em um interregno na labuta diaria, dias especiais

que fugiam do trivial singularizando a renovacgéo de forgas. Visita periddica de

padres a regides desprovidas de clero, a fim de proporcionar aos fiéis os

sacramentos da Igreja, principalmente o batismo e o matriménio. No século XVII,

normalmente por carmelitas e franciscanos, no século seguinte por oratorianos

portugueses e capuchinhos franceses e, ainda, por capuchinhos italianos e

lazaristas, no século XIX, considerado o século por exceléncia das Santas
Missbes nos sertbes do pais.



67

A nascente sociedade goiana do século XIX que, estava em transi¢do, saindo de
um periodo em que a mineragéo tivera seu valor em destaque, e passando por um novo
periodo, talvez de adaptagdo a nova situagdo, mas existia um sentimento de
pertencimento a terra que ndo deixava que a palavra “estagnacao” se tornasse intrinseca
aos animos daquele povo, que apesar das caréncias e limites encontrados, ndo se
deixaram abater, buscando aperfeicoar um caminho que até entdo nao era muito
explorado, a agropecuaria. Nao foi diferente o caminho tomado pela cidade de Silvania,
como aponta Nascimento (2021, p.58) “mesmo com a decadéncia na exploragao do ouro,
muitas familias insistiram em permanecer no arraial e se dedicar a outras atividades

como a agricultura e a pecuaria”

Outrossim, o passado colonial e religioso de Bonfim esta diretamente ligado a
presenca marcante da fé catdlica. Desde sua origem, foi marcada por manifestagdes de
religiosidade popular, procissdes, festas patronais e cultos locais, elementos que se
mantiveram mesmo diante dos esforgos posteriores de romanizagdo, promovidos por

setores da Igreja Catdlica a partir do final do século XIX.



68

Cap. 2. A REPRESSAO

A dicotomia entre a Teologia e a devogao popular, ocasionou um processo de
romanizagdo que impactou o desenvolvimento de muitas romarias espalhadas pelo
mundo, a partir do século XIX. Este foi um movimento paralelo e complementar ao
ultramontanismo, caracterizado pela crescente adogéo de costumes, praticas liturgicas,
estruturas organizacionais e orientagdes doutrinarias recebidas de Roma pelas igrejas
e ordens religiosas, com o intuito de reprimir algumas manifestacbes religiosas e
populares, que ndo estavam de acordo com os ritos oficiais.

A seguir, trataremos sobre os principais aspectos e impactos que esses atos

regulatérios provocaram na religiosidade popular brasileira e em especial, goiana.

2.1 . A romanizagao religiosa no Brasil

A Igreja Catdlica, enquanto instituicdo centralizada e hierarquica, sempre exerceu
um controle significativo sobre as praticas religiosas em suas diversas manifestagdes. A
eclesiologia?® da Igreja Catolica se baseia na ideia de que ha uma verdade Unica e uma
doutrina oficial, o que implica em um esforgo continuo de regulamento das praticas
populares, frequentemente vistas com desconfianca pela hierarquia eclesiastica. Essa
regulacédo esta relacionada a tentativa de evitar o hibridismo, que a Igreja associa a

praticas heréticas ou supersticiosas.

A imposigdo de um modelo institucional de religiosidade, muitas vezes, ignora a
pluralidade de manifestacbes da fé presentes nas comunidades, como as festas
populares, as devocdes aos santos locais e os rituais de cura e protecédo. Nesse sentido,
a Igreja por meio de suas normas liturgicas, tenta substituir ou suprimir as praticas néo
homologadas, como aquelas associadas ao folclore religioso e ao sincretismo afro-
brasileiro. Para a instituicao, essas praticas nao estariam em conformidade com a pureza

doutrinaria e a oficialidade exigida pela Igreja.

2 Eclesiologia - Em esséncia, é a area da teologia que se dedica a compreender a natureza, a misséo e a
estrutura da igreja. Conjunto de doutrinas relativas a Igreja ou a histéria da Igreja. Fonte:
https://michaelis.uol.com.br/



69

Os atos regulatérios da Igreja Catodlica ndo se limitam apenas a tentativa de
doutrinar as crengas, mas também buscam uma homogeneizagao dos rituais religiosos,
“buscava retomar as determinagdes tridentinas, sacralizar os locais de culto, moralizar o
clero, reforgar a estrutura hierarquica da Igreja e diminuir o poder dos leigos” Silva (2000,
p. 72). E a imposi¢ao de praticas uniformes, como a liturgia oficial, muitas vezes entra

em choque com a diversidade ritual das religides populares.

E, ao tentar uniformizar as formas de culto, a Igreja pode deslegitimar rituais
regionais e locais que, apesar de nao se encaixarem perfeitamente na liturgia oficial, sdo
essenciais para a identidade religiosa de uma comunidade. Um exemplo, sdo as festas
populares que combinam elementos catdlicos e de outras tradigdes espirituais, sendo

vistos pela Igreja como uma ameaca a pureza da fé crista.

Com a regulagdo, muitas dessas praticas tornam-se invisiveis ou até
criminalizadas, uma vez que sao desvalorizadas pela hierarquia religiosa e pelos agentes
de poder da Igreja como a atuagdo do Tribunal do Santo Oficio, as Constituicoes
Primeiras do Arcebispado da Bahia e, posteriormente, o processo de romanizagao
ocorrido a partir do século XIX aqui no Brasil. Destes, o primeiro instrumento regulatorio

utilizado no pais com tal finalidade, foi o Tribunal do Santo Oficio.

A primeira visita de um agente oficial do Tribunal do Santo Oficio ao Brasil ocorreu
em 1591, conduzida pelo visitador Heitor Furtado de Mendonga. Embora a Inquisigao
portuguesa, instituida em 1536, ndo tivesse tribunal permanente na colbnia, suas
visitagbes inquisitoriais serviram como mecanismo de vigilancia e disciplinamento da

vida religiosa, punindo severamente, inclusive em Goias.

Nestas visitas, os agentes licenciados analisavam os pecados, promoviam
celebragdes, aceleravam casos e compilavam as denuncias. Como afirma Vainfas (1997, p.
28) “nessas visitas, recolhiam-se denuncias, apuravam-se praticas consideradas
heréticas ou supersticiosas e determinavam-se peniténcias, configurando uma instancia
de controle da doutrina catélica no territério colonial”. Ao todo, o Brasil teve quatro
visitagdes oficiais (1591-1595, 1618-1620, 1627-28, 1763-1769), no entanto, nos periodos

sem visitas, a Inquisicao continuava ativa.



70

Tal atuacédo revela que a chamada romanizagdo da Igreja no Brasil antecede o
ultramontanismo do século XIX. Ja no final do século XVI, o Santo Oficio, em sintonia
com as diretrizes tridentinas (1545-1563), buscava uniformizar as praticas religiosas,
restringindo manifestagdes locais que destoavam das diretrizes oficiais da Igreja Catdlica
Romana. Segundo Laura de Mello e Souza (1986, p. 102), a Inquisigdo operava também
como ‘“instrumento de correcdo das crencas e costumes coloniais”, combatendo
supersticdes, pajelancas e praticas de origem africana, ao mesmo tempo em que

reforgava os sacramentos e a moral sexual.

Tudo que se referia a igreja estava sob a jurisdicao eclesiastica e do Rei, por forga
do Padroado. De acordo com o Direito Canbnico, cabia ao bispo ou arcebispo a
instituicdo das igrejas e seus beneficios. Esse movimento de centralizacdo se
consolidaria nos séculos seguintes, por meio de sinodos e constituicdes eclesiasticas,
como as Constituicbes Primeiras do Arcebispado da Bahia (1707), redigidas por Dom
Sebastido Monteiro da Vide, que traduziram de forma normativa o esforco de
romanizagao na América portuguesa, Vide (2011, p. XV) impondo varias normativas nas

vivéncias espirituais com regras severas a serem cumpridas.

Segundo Flexor (2016, p. 208), chegando em 1702 e visitando todas as paroquias,
o0 5° Arcebispo, D. Sebastiao Monteiro da Vide, sentiu a necessidade de proceder a
“direcao dos costumes, extirpacdo dos vicios, e abusos, moderagao dos crimes, e reta
administragao da justica [...]’Constituigdes (1853, p. XIX-XX) Cuidando da vida pastoral
da Bahia, procurou “o aproveitamento espiritual e temporal, e a quietacdo de nossos
suditos” Constituigdes (1853, p. XIX-XX) e tomou as providéncias necessarias para
recompor a sociedade crista, segundo as novas diretrizes. Promoveu, entdo, a melhor

forma de disciplinar a sociedade, alegando que:

[...] considerando nds, que as ditas Constituigdes de Lisboa se ndo podiam em
muitas coisas acomodar a esta tdo diversa regido, resultando dai alguns abusos
no culto Divino, administragéo da justi¢a, vida, e costumes de nossos suditos: e
querendo satisfazer ao nosso Pastoral oficio, e com oportunos remédios tao
grandes danos, fizemos, e ordenamos novas Constituicées, e Regimento do
nosso auditério, e dos oficiais de nossa justica [...].Constituicdes (1853, p. XIX-
XX)



71

As Constituicbes Primeiras do Arcebispado da Bahia (llustragdo 20), na verdade,
formavam um compéndio versando sobre normas eclesiasticas e que procuravam
adequar o que preceituara o Concilio de Trento (1545-1563) as terras brasileiras e as
suas peculiaridades. Como é possivel perceber no trecho das Constituigdes Primeiras
do Arcebispado da Bahia, 22 edicéo, de 1853.

E inquestionavel, que as Leis disciplinares da Igreja se mudao, e se accomodao
as circuntancias do tempo, e que a Igreja, embora seja um Imperio distincto, e
separado pelo que pertence ao espiritual dos fieis, com tudo esta subordinada
ao Imperio Civil. A Forma de Governo, as Leis patrias, os diversos Codigos,
adoptados por uma Nagédo Catholica, tem colocado a Igreja na indeclinavel
necessidade de modificar sua antiga disciplina. Eis o que encontramos nas
presentes Constituicdes. Ellas fordo feitas em tempo, que um Governo absoluto
reinava em Portugal; o privilégio do cannonexistia em toda a sua extengéo; o foro
mixto era uma regalia dos Prelados; o poder de impor multas, de enviar ao aljube
os sacerdotes, e mesmo aos fieis seculares, de degradar, ou desterrar a
qualquer para a Africa, ou para fora do paiz estava ao arbitrio do Ordinario
Eclesiastico; finalmente o horrivel Tribunal da Inquisi¢ao trabalhava com eficacia
no Reio Portuguez.Debaixo deste ponto de vista foram feitas as Constituicbes
do Arcebispado da Bahia.

llustracdo 20 - Constituicbes Primeiras do Arcebispado da Bahia

CONSTITUICOENS

PRIMEYRAS

ARCEBISPA DO DA BAHIA
Feytas , €5 ordenadas

D-SEBASTIAO MONTEYRO
DA VIDE,

Arcebifpo do dito Arcebifpado, & do Confelho de
Sua Mageftade,
PROPOSTAS, E ACEYTAS

EMO SINODODIECES AN QUE 0DIT0 SEN_HOR
celebrouem 12, de funbadoannode 1707.

LISBOA OCCIDENTAL:>
NaOfficnade PASCOAL DA SYLVA;
Impreflor de Sua Mageftade.

M. DCCXIX.
Com todas as licengas muﬂanal

L Jers, j»ﬂf///

Figura by Gustavo Barbosa
Fonte: https://www.researchgate.net/figure



72

Assim, antes mesmo do ultramontanismo — que apenas reforgou e centralizou
em Roma esse processo —, a Igreja ja vinha, desde o periodo colonial, impondo

preceitos doutrinarios e limitando o espago da religiosidade popular.

Como mencionado anteriormente, objetivando defender o poder e as
prerrogativas do Papa em matéria de disciplina e fé, surgiu na Franga, durante a primeira

metade do século XIX um movimento catélico conhecido como Ultramontanismo.

Marcado por uma série de agdes da Igreja Catdlica, o movimento ultramontano
podia ser percebido desde a submissao total das igrejas locais a Santa Sé ao combate
de praticas religiosas nao catolicas. Muito se fala em ‘reforma’ ou até mesmo em
‘romanizacao’ advinda deste movimento, onde se pretendia adequar as igrejas locais ao
padrao romano instituido. A partir do final do primeiro Império se presenciou no Brasil
um esfor¢o continuo, por parte dos ultramontanos, para reformar a igreja brasileira e
leva-la a plena institucionalizagdo de acordo com a Igreja Catdlica Apostélica Romana,

a qual pertenciam.

Isto posto, o principal aspecto do movimento ultramontano era conseguir de fato

a romanizagao da Igreja, fazer com que o clero seguisse as especificagcbes de Roma,
como podemos ver em Silva (2001, p. 60-61):

Entre outras questdes, buscava retomar as determinacdes tridentinas, sacralizar

os locais de culto, moralizar o clero, refor¢ar a estrutura hierarquica da Igreja e

diminuir o poder dos leigos. As principais a¢cdes estavam voltadas para os

seminarios, com o objetivo de implementar uma teologia a servigo da formagao
pastoral, a partir da melhoria e ampliagdo da formagéo do clero brasileirol...] .

Desta feita, a reformulacédo dos dogmas da Igreja era inevitavel, pois, as ideias
liberais provindas do lluminismo arraigavam entre a populagdo mais esclarecida. “Com
o0 culto catdlico cheio de caracteristicas tidas como ‘supersticiosas’ oriundas do
catolicismo popular, bem como pela notavel forca da classe leiga através das
‘irmandades catdlicas’, desse modo, o clero se via compelido a se organizar’ Barbosa
(2013, p. 53). E neste cendrio que veremos a atuacdo de dois dos principais

reformuladores da fé catdlica em Goias, os bispos D. Claudio José Ponce de Leé&o e seu



73

sucessor D. Eduardo Duarte e Silva, deste ultimo nos ocuparemos a falar adiante, ja que

foi este quem trouxe a Goias os padres redentoristas.

Por conseguinte, evidenciamos através das reflexdes propostas que a
romanizagao religiosa no Brasil, foi uma tentativa de consolidagdo de um catolicismo
mais uniforme e controlado pela Igreja Romana, que acabou ndo saindo exatamente
como o esperado. Esse processo teve inicio no periodo colonial, mas se intensificou a
partir do século XIX, com a maior centralizagao da Igreja Catdlica no Brasil. O objetivo
da romanizagao era minimizar as praticas religiosas populares, que eram mais flexiveis
e integradas aos costumes locais, e impor uma doutrina mais rigida e uniforme, seguindo

os padrodes estabelecidos pelo Vaticano.

Todo esse processo teve um impacto direto na piedade popular, que passou a ser
vista até com certo desprezo pela Igreja, visto que nao estava em conformidade com a
doutrina oficial. Isso n&o significou, no entanto, que as comunidades abandonaram suas
praticas totalmente, ao contrario, elas muitas vezes foram adaptadas, criando um
hibridismo religioso onde elementos locais e populares coexistiram com as praticas

institucionais.

A romanizagao no contexto religioso brasileiro, foi influenciada pela centralizagao
e institucionalizagdo da Igreja Catdlica também durante o periodo imperial, com o
governo brasileiro buscando consolidar a religidao catélica como a religido oficial do
Estado e dando continuidade ao Padroado. Apds a independéncia, a Igreja Catdlica
assumiu uma posicao de destaque na sociedade brasileira, sendo uma das principais

instituicées a sustentar a ordem e os valores da nova nagao.

A romanizagao, portanto, buscou alinhar as praticas religiosas populares a
doutrina oficial do catolicismo romano, restringindo manifestagdes de matriz indigena e
africana, bem como algumas praticas que a prépria Igreja havia incorporado ao longo do
tempo, na medida em que o exercicio do “controle” se tornou mais intenso. A partir desse
movimento, o exercicio da fé passou a estar sujeito a um controle mais rigoroso por parte

da hierarquia eclesiastica.



74

O episcopado de D. Eduardo Duarte e Silva marcou o momento em que o
catolicismo oficial entrou em confronto direto com as expressdes do catolicismo popular
em Goias, evidenciando a tensao entre a orientagao ultramontana e as praticas religiosas
tradicionais do povo. Formado em Roma, na Universidade Gregoriana, onde
permaneceu até 1875, D. Eduardo (llustragdo 21) assumiu a diocese em 1891. Desde
sua chegada, empregou visitas e cartas pastorais como instrumentos de reforma, o que
gerou atritos com liderangas politicas e irmandades leigas, especialmente no que se

referia a organizagao das romarias.

llustragao 21 — Bispo Dom Eduardo Duarte e Silva

-

Fonte: https://arquidiocesedeuberaba.com.br

A fragilidade financeira das dioceses apds a separagao entre Igreja e Estado
agravava-se em Goias, cuja economia agraria era limitada, e levou o bispo a buscar
alternativas como o aforamento de terras paroquiais e a tomada de controle sobre festas
religiosas, em particular as romarias de Barro Preto, atual Trindade e a de Muquém, em



75

Niquelandia. Em Gomes Filho (2012, p. 142), podemos ver as tentativas do religioso em

levantar fundos para a diocese,

As capelas, que se tornariam paréquias, acabavam por possuir terrenos que
cobriam cidades inteiras, algo que durante o Padroado nao era visto como
problema. Entretanto, com a separagao entre Igreja e Estado esta situagéo se
tornou insustentavel: se por um lado o arrendamento destes territorios se tornou
uma das saidas possiveis para a crise financeira da Igreja, por outro, o conflito
com as intendéncias municipais era um desgaste que Dom Eduardo julgou
desnecessario.

O cenario em Goias caminhava para um conflito aberto entre o bispado e parte da
populacdo, marcado por tensdes politicas, econémicas e religiosas. As medidas iniciais
de D. Eduardo, como o aforamento de terras e a arrecadacdo por meio de missas,
dizimos e doagdes, mostraram-se insuficientes para suprir as necessidades financeiras
da diocese. Diante desse impasse, o bispo decidiu assumir diretamente a administragao

das principais romarias populares.

Essas festas possuiam caracteristicas proprias, como a presenga de jogos,
comeércio e excessos alcoolicos, elementos que, segundo D. Eduardo, ndo condiziam
com a pratica do catolicismo. Foi nesse contexto que se intensificou o embate entre a
religiosidade popular e a disciplina ultramontana. Determinado a intervir, o bispo dirigiu-
se ao santuario de Barro Preto, buscando o controle da romaria do Divino Pai Eterno,

episodio descrito por Vaz (1997, p. 85).

Tendo ja assumido o governo da diocese um més apos ter ocorrido a romaria
anual, D. Eduardo perguntou ao tesoureiro da irmandade pela renda da festa,
pelo cofre, pelo livro de contas e compromissos. Quanto aos livros, apareceu
apenas o de compromisso, contendo apenas um simples visto feito por D.
Claudio durante visita pastoral, as anotagdes indicavam a distribuicao da renda
entre os membros da irmandade. O dinheiro arrecadado na festa, vinte e dois
contos, nunca apareceu, pois tinha sido investido na compra de bois.

Nota-se entdo, que os principais propulsores do conflito entre o bispo e os
controladores da romaria foram de aspectos financeiros, pois a Igreja necessitava de
uma fonte de rendas prépria. Percebe-se que para dirimir os conflitos econédmicos entre
os interesses eclesiasticos e o desejo dos coronéis locais, foram necessarias algumas
conversas e concessdes da parte da Igreja, para que se evitasse contendas maiores.

Assim, o bispo passava a nomear os componentes indicados pelos coronéis locais, e



76

estes deveriam prestar contas ao vigario da paréquia.

Sabendo-se que é parte da tarefa do sacerdote indicar ou criar a doutrina a ser
seguida, segundo Weber (2009, p. 314),

Em todo caso, porém, o sacerddcio € incumbido da tarefa de determinar
sistematicamente a nova doutrina vitoriosa ou a velha doutrina defendida contra
os ataques proféticos, de delimitar o que é ou ndo considerado sagrado e de
impregnar isto a crenga dos leigos para garantir sua propria soberania. Nem
sempre é a ameaga aguda ocasionada por uma profecia diretamente voltada
contra os sacerdotes que faz fluir esse processo, antiquissimo na india. Também
o puro interesse na consolidagao da propria posicao contra possiveis ataques e
a necessidade de assegurar a propria pratica contra o ceticismo dos leigos
podem levar a resultados semelhantes.

No contexto goiano, a tentativa de uniformizagcéo das praticas religiosas implicou
a orientacao das festividades e cultos populares para os santos catélicos, de acordo com
as diretrizes da Igreja. Festas, celebragdes e procissbes passaram a ser organizadas
conforme o calendario liturgico e os principios do ultramontanismo. A Igreja também
intensificou sua atuacdo na educagao, criando escolas e seminarios para moldar a
populagcdo segundo os valores catélicos. O clero, especialmente bispos e padres,
consolidou-se como figura central na evangelizagao e na regulamentacao das praticas

religiosas, contribuindo para um catolicismo mais centralizado.

Em Goias, esse processo de romanizagao pode ser observado tanto nas cidades
maiores quanto nas comunidades isoladas. As autoridades eclesiasticas buscavam
estruturar a fé catdlica de maneira organizada, definindo liturgias padronizadas,
construindo igrejas imponentes e restringindo rituais populares com elementos indigenas
e africanos, como as festas de santos locais. As Congadas de Cataldo, por exemplo,
representam uma dessas expressoes, em que a devogao a Nossa Senhora do Rosario
€ celebrada por meio de cortejos, dancgas e cantos de matriz afro-brasileira, configurando
um espaco de resisténcia cultural que, apesar disso, sofreu tentativas de enquadramento
pela Igreja, Ferreira (2021, p. 117). Nesse contexto, a romanizagdo buscava integrar
essas praticas ao sistema religioso oficial, mantendo alguma ligacdo com tradigdes
locais, mas sob a diregao da Igreja e muitas vezes adaptadas.



77

Ao longo do tempo, a Igreja Catdlica em Goias procurou consolidar seu poder
sobre a religiosidade popular, organizando festividades de santos e moldando praticas
locais para se conformarem a doutrina oficial. Entretanto, apesar da romanizagao, o
sincretismo entre crengas africanas, indigenas e catdlicas permaneceu vivo em muitos
lugares. Cultos a santos como Nossa Senhora do Rosario se mesclaram com praticas

locais, tornando-se manifestagdes de fé profundamente enraizadas na cultura goiana.

As festas religiosas, sobretudo aquelas ligadas ao culto de santas, continuaram a
ser momentos de expressao cultural e resiliéncia comunitaria. A Igreja, mesmo buscando
romaniza-las, teve que lidar com dinamicas culturais proprias, como as procissdes e

romarias, herancas de Portugal. Como observa Del Priore (1994, p. 23):

Tais atos devocionais irradiaram-se da Bahia, pelas maos dos missionarios e
inundaram a colbénia. Assim, Sdo Jorge a cavalo, acompanhado de guarnigbes
militares e autoridades, Sao Sebastido, padroeiro contra a peste, a fome e a
guerra, Santo Anténio casamenteiro, Corpo de Deus e Almas, entre outros,
cruzavam as vilas de diferentes capitanias de Norte a Sul.

Assim como em outras regides do Brasil, o catolicismo popular contribuiu para a
formacgao das identidades locais. A romanizagédo buscou adaptar a religiosidade popular
aos valores da Igreja Catdlica, ainda que nem sempre preservasse os elementos da
cultura regional. Mesmo com essas medidas, a religiosidade popular goiana manteve
identidade prépria, mesclando tradi¢gdes e criando uma expressao de fé que, embora

muitas vezes alinhada a Igreja, refletia modos de vida e costumes do interior do Brasil.

A luz dessa andlise, a estratégia de D. Eduardo pode ser compreendida como
uma tentativa de centralizar e normatizar a fé popular em sua diocese. Diante da
escassez de clero, iniciou uma reforma eclesiastica que culminou, em 1894, com sua
viagem a Roma, obtendo da Santa Sé a vinda dos missionarios redentoristas bavaros,
que assumiram a administracdo dos principais santuarios e romarias, consolidando o

projeto de romanizagdao em Goias.



78

2.2 A acao redentorista nos rincoées do Brasil

Os redentoristas fazem parte de uma ordem religiosa fundada no século XVIII,
com uma missao evangelizadora voltada para a renovagdo da Igreja Catdlica,

especialmente entre os pobres e em areas afastadas.

A Congregagdo do Santissimo Redentor, conhecida como Ordem dos
Redentoristas, foi fundada em 1732 por Santo Afonso Maria de Ligoério, ou na grafia
original, Afonsus Marie Antony John Francis Cosmos Damien Michael Angelo Gaspard
de Liguori, Bispo e Doutor da Igreja, nascido em 27 de setembro de 1696, em Marianella,
perto de Napoles, no Sul da Italia (llustragdo 22), em uma familia nobre napolitana.
Deixou a carreira juridica ao perceber o abandono espiritual das classes mais pobres e
a frieza pastoral do clero secular de seu tempo. Em meio ao contexto europeu do século
XVIII — marcado pelo racionalismo iluminista — o fundador dos redentoristas propés

uma renovagao missionaria baseada na misericordia e na proximidade com os pobres.

IIustI;agéo 22 — Santo Afonso Maria de Ligorio
1 B

Y . - -
y 4

Fonte: hftps://www.a12.com/redentoristas/santos-e-beatos/santo-afonso-de-ligorio



79

O contexto historico-religioso da fundagdo é significativo: a Igreja Catdlica
enfrentava tensdes internas e externas. De um lado, o avango do pensamento iluminista
colocava em xeque as tradigdes religiosas e a autoridade da Igreja; de outro, crescia a
necessidade de evangelizagado das populagdes rurais e periféricas, que viviam a margem
das estruturas eclesiasticas formais. Foi nesse cenario que Santo Afonso organizou uma
congregacao voltada para a evangelizagdo dos mais carentes, especialmente os pobres
das zonas rurais. A missado redentorista ficou sintetizada em seu lema: Evangelizare
pauperibus misit me — “Enviou-me para evangelizar os pobres” Lc (4:18), e na frase
biblica que inspira a congregacgao: Copiosa apud eum redemptio — “Junto dele ha
abundante redencg&o” Sl (130:7).

A proposta pastoral dos redentoristas consistia na realizacdo de missdes
populares, na administracdo dos sacramentos e na promog¢ao da devogao mariana,
especialmente sob o titulo do Perpétuo Socorro. Afonso desenvolveu também uma nova
abordagem teoldgica e moral, contraria ao rigorismo jansenista’® e centrada na
misericordia de Deus. Sua teologia moral, marcada por um profundo senso pastoral e
realismo humano, tornou-se referéncia na Igreja Catdlica e Ihe rendeu o titulo de Doutor

da Igreja em 1871.

O impacto sociocultural da Congregacéo do Santissimo Redentor estendeu-se por
diversos paises e contextos, sempre com forte presenca nas camadas populares.
Promoveram nao apenas a assisténcia espiritual, mas também a construgao de igrejas,
escolas e centros de formacdo, além de uma intensa producdo editorial de cunho
devocional e catequético. Segundo Barbosa (2013, p. 56), a Ordem Redentorista chegou
ao Brasil no dia 21 de outubro de 1894, no Rio de Janeiro, assim seguindo para Sao

Paulo, chegando os designados a Aparecida no dia 28 de outubro, e os que foram

30 Rigorismo jansenista - se desenvolveu no século XVII e XVIII, com raizes nas ideias de Santo
Agostinho sobre a graga e a livre vontade, defendia uma visdo pessimista da natureza humana,
enfatizando a necessidade da graca divina para a salvagéo e a condenacdo da maioria das pessoas por
causa do pecado original. O rigorismo jansenista também se manifestava em uma preocupac¢ao moérbida
com o Inferno, a pureza sexual, o rigor moral e a autoridade clerical. Santos (2011, p.19)



80

destinados para Goias seguiram para Uberaba, indo a cavalo até chegarem a

Campininhas no dia 12 de dezembro.

Vinda da Alemanha, como parte de um esfor¢go da Santa Sé para reforgar
0 processo de romanizagdo da fé catdlica local, sua atuagdo nas regides centrais e
periféricas do pais teve papel decisivo na consolidagao de uma religiosidade alinhada as
diretrizes do Vaticano, o que incluiu, muitas vezes, a repressao de manifestacdes
religiosas consideradas n&o institucionais ou excessivamente populares, como as
romarias espontaneas e as devogdes surgidas de visdes, como as aparigdes da santa
Menina na regidao do Engenho Velho, antiga Bonfim, por exemplo — sobre as quais

trataremos adiante.

A ordem se espalhou rapidamente pelo Brasil, e em Goias, eles desempenharam
um papel significativo na propagacao de determinadas imagens e narrativas religiosas,
que foram incorporadas ao imaginario popular da regidao. Como aponta Gomes Filho
(2012, p.144):

A missdo redentorista em Goids, inicialmente, se organizou da seguinte forma:
um padre na paréquia de Campininha e os demais realizando as chamadas
“desobrigas” em lombos de burros pelo interior do estado: “seis meses na
miss&o, seis meses em casa, por causa da chuva”, foi 0 acordo estabelecido por
Padre Wiggermann com Dom Eduardo, ainda na Alemanha.

O progresso espontaneo da religiosidade popular desenvolvido no Brasil e em
Goias, sofreu alguns colapsos com a interferéncia do poder eclesiastico nos festejos
tradicionais regionais, e, as tentativas de impor o modelo do catolicismo oficial, muitas
vezes esbarrou nos habitos das irmandades leigas locais como afirma Gomes Filho, em

sua obra mais recente (2020, p. 53),

a entrada dos ideais ultramontanos se deu com formagao e substituicdo de
bispos, que, por sua vez, empreendiam transformagdes na formacgao do clero e
administracdo eclesiastica junto as irmandades leigas em suas respectivas
dioceses, todavia, ndo sem encontrar resisténcias e diversos conflitos.

Com a chegada dos missionarios redentoristas a Goias, torna-se evidente a
importancia dessa agao pastoral junto a comunidade. Essas



81

visitas em desobriga do capeléo, as passagens rapidas e espagadas dos padres
missionarios e as visitas de romaria fechavam o ciclo de momentos em que
0s camponeses escutavam da Igreja a sua doutrina e recebiam dela algum
sacramento, Brandao (1985, p. 22).

E como missionarios, “os redentoristas procuraram cumprir seu papel de
evangelizadores, levando os ensinamentos cristdos e tentando cristianizar os festejos
populares” Gomes Filho (2018, p. 145). Assim, a romanizagdo que implicava na
modificagdo de costumes locais, aconteceu também com embates e disputas, mas,
estas missdes na regido, ao longo do tempo acabaram desarmando opinides que s
opunham a agéo da Igreja a época tratada neste estudo. Tal afirmacgéo é refletida na
atuacao clerical redentorista em prol do desenvolvimento da educagéo goiana, haja
vista as escolas criadas e o incentivo advindo deles ao aprimoramento intelectual

goiano.

Em Goias, a acéo redentorista se expandiu rapidamente, com a fundacéo
de seminarios, casas missionarias, escolas e a publicagcdo de peridodicos como o
Santuario da Trindade (1922-1931), veiculo destinado a difundir a fé catdlica, combater
‘heresias’ e consolidar a hegemonia da Igreja no interior, Silva (2017, p. 88). Nesse
interim, a atuagdo de missionarios como Pe. Pelagio Sauter, que percorreu povoados
distantes levando sacramentos e pregando missdes, criou um elo profundo entre o

modelo de catolicismo romanizado e o povo do interior, Silva (2017, p. 95).

No entanto, a partir de medidas eclesiasticas adotadas pelas dioceses, no intuito
de adequar os festejos populares as leis da Igreja, extinguiu-se muitas irmandades leigas
e até romarias. Um exemplo disso € o que ocorreu na regido de Bonfim que, de acordo
com Nascimento (2021, p. 73)

o resultado, além do apagamento das associagdes leigas, fundadas no século
XVl e XIX, o silenciamento e a supressao do culto a Nossa Senhora do Rosario,

Divino Espirito Santo e Sdo Benedito com cavalhadas, folias, juizado, reinado,
congadas e império

Exemplo marcante desse processo ocorreu no municipio de Silvania,
quando, o governo diocesano esteve sob a lideranga de dois bispos que imprimiram
carater decisivo a reforma catdlica em Goias. Dom Eduardo Duarte e Silva (1891-1907)

articulador da vinda dos redentoristas e a criacao de instituicdes de formacgao do clero,



82

alinhando-se ao ultramontanismo, Azzi (2008, p. 243). E, seu sucessor, Dom Prudéncio

Gomes da Silva (1907-1922), mantenedor da mesma linha de agédo, apoiando-se na

obra dos missionarios e fortalecendo o combate as praticas consideradas supersticiosas.

Nesse sentido, é valido ressaltar que foi neste periodo e sob o governo diocesano de

ambos, que ocorreram as supostas apari¢des da Santa Menina, na regido do Engenho

Velho (llustracdo 23 e 24).

llustragao 23. Delimitagdo aproximada da regido do Engenho Velho

Delimitacdao aproximada da regiao do Engenho Velho - Silvania (GO)

Gameleira de Goias

Luziania

Leopoldo
de Bulhdes

¥

Viandpolis

Bela Vista
de Goias

Orizona
0 7,5
[ I

I

. Limites da Regido do Engenho Velho
|:| Municipio de Silvania
I:I Limites do Estado de Goids

Datum SIRGAS 2000
Sistema de Coordenadas Geograficas
Fonte: SIEG / Google Satélite
Elaboracdo: Tania Maria Oliveira

Autor: OLIVEIRA, Tania Maria de. Julho/2025




15°0'S

18°0'S

llustragao 24. Mapa de localizagéo — Silvania e a regiao do Engenho Velho

48°54'W 48°36'W 48°18"W
5 Tt S o G
70°0 50°0 e e )[lé : <)

. exania N °
gl e = &
% o .. Equador Abadiania = Santdg Ant()nioA =
- 474) do D¢scoberto -

w2 ‘—"\*’/\A/\_,J‘\
=Y e
| Tropica. .. dex G| S ‘\"k
= | 7724 =
0 670 km g
Ifl
]
70° O 50° 0O
Gameleira
de A4S Luziania
g 7 P > /‘/\;/ T \\ 3 g\;
; ; oA &
ppoldo | = ) R T 610
b \ de Bulhdes >
i\//s\ :
< &
Caldazinha
» o »
% e Vianopolis.——457 S
o i o
© T ©
J
52
== 30) /
Bela Vista \‘ 7.5 0 75 15 22,5 km
de G )} Sio Miguel g
do Passa Quatro__| Sistema de Coordenadas Geograficas - Lat.Long
™~ Datum SIRGAS 2000
Hi=Tr e T 7]
48°54"W 48°36'W 48°18'W
LEGENDA
® Sede municipal
Rodovias pavimentadas
Estado de Goias: Localizacao de Silvania . s SR
Rodovias revestimento primario
51°0'W 48°0'W ] X
= -~ Rodovias leito natural
—Q Prefixo de estrada estadual
{j_ Prefixo de estrada federal
%)
S
= FONTE:

18°0'S

BRASIL, Instituto Brasileiro de Geografia e Estatistica - Departa-
mento de Geociéncias (IBGE) - BC250 - Base Continua do Brasil.
Rio de Janeiro, 2019. Escala 1:250.000. Disponivel: http://swww.
metadados.geo.ibge.gov.br/geonetwork ibge/srv/por/metadata.show
2uuid=b6587519-14cc-4b00-97b0-e2e6e380687. Acesso em: 22 abr.
2021. (Base Cartografica).

Cartografia Digital

icaro Felipe Soares Rodrigues

48°0'W

Autor: icaro Felipe Soares Rodrigues. Julho/2025

&3



&4

Tendo em vista que, nessa época a realidade paroquial ainda era marcada
pela presenca de padres seculares de longa permanéncia, em Silvania, a paréquia do
Senhor do Bonfim estava sob o cuidado do Pe. Gomes Pereira da Silva, cuja atuagao
refletia um modelo de clero pré-romanizacao: proximo do povo, tolerante as praticas
devocionais populares e menos inclinado a imposi¢do de normas rigidas. Sua presenca
marca a transigao entre um catolicismo mais tradicional/popular e o projeto ultramontano
que se consolidaria depois. Ao falecer, deixou bens que permitiram obras posteriores,

inclusive os recursos que seu sucessor usaria para reformar a matriz em 1915.

Apos sua morte, foi nomeado para sucedé-lo na paréquia de Silvania, o Pe.
Saloméo Pinto Vieira3!, em 5 de janeiro de 1915, Livro do Tombo | (1915, Folha 3),
representando a entrada plena da disciplina romanizadora. Como ex-reitor do seminario
diocesano, Pe. Salomao iniciou ampla reforma na matriz, financiada pelos recursos
deixados pelo Pe. Gomes, incluindo reconstrugéo do altar-mor, instalacdo de gradis e
construgdo da torre dos sinos, Livro do Tombo | (1915, Folha 15). Em 1920, adquiriu uma
nova imagem do Senhor do Bonfim, vinda do Rio de Janeiro, Livro do Tombo | (1920,
Folha 27). Sua atuacao refletia a obediéncia as normas e a vigilancia sobre praticas

populares.

31 padre “Salomdo Pinto Vieira nasceu em Santiago de Besteiros, concelho de Tondela, Portugal. Em
1896, com 14 anos, fez uma primeira viagem ao Brasil, na companhia de um amigo do seu pai, mas nao
se tendo adaptado, regressou no Verado de 1897. Dedicado ao sacerdécio, frequentou os seminarios de
Viseu e Beja, tendo-se ordenado padre em Evora e celebrando a sua ‘missa nova’ em Bo Aldeia em
06.08.1906. Paroquiou e foi professor do ensino primario em Salreu, Cadima (Cantanhede) e no Banho
(hoje Termas de S. Pedro do Sul). Em 1910, apés a Proclamagédo da Republica, foi perseguido pelos
esbirros da primeira Republica, acusado de perturbagao da ordem publica com os seus sermoes, detido e
preso, na Semana Santa de 1911, tendo estado em prisdo até Junho desse ano.

Solto depois desses eventos, continuou a pregar e, ndo se sentindo seguro, embarcou para o Brasil em
finais (dezembro) de 1911, deixando a sua familia inconsolavel. A partir dai a sua vida decorreu no Brasil,
em localidades diversas. Voltou a Portugal em 1931, onde esteve de junho até setembro, tendo depois
regressado ao Brasil com intengdo de voltar definitivamente. Porém uma doenga pulmonar atacou-o
fortemente e acabou por falecer ai em 16.10.1933, e do nosso conhecimento, foi sepultado no cemitério
de Campos de Jordao” (depoimento obtido por Lucas Pedro do Nascimento, com o sobrinho e homénimo
Salomao Pinto Vieira via e-mail, em 18/02/2021). Nascimento (2021, p. 293)



&5

llustragao 25 — Padre Saloméao Pinto Vieira

Fonte: https://www.facebook.com/photo.php?fbid=

De acordo com o Livro do Tombo | (1915, Folha 42), em 1912 o Padre Salomao
soube do caso da Santa do Engenho Velho e ja havia concluido que era ‘embuste’. E em
1913 visitando Monsenhor Gomes entre julho e agosto, soube “a verdade dos fatos e a
sua condenacao”. Quando ele chegou, a devogao ainda n&o havia sido extinta e segundo
seu relato, de vez em quando em maio, se reunia gente na capela, rezavam, cantavam

e faziam procissoes.

Ha 400 metros da capela, Padre Salomao assentou e benzeu um cruzeiro, onde
as pessoas as vezes rezavam o ter¢o. Pensou que desviando a devogao, a encaminharia
por seu “verdadeiro sentido”. Provavelmente isso foi antes de 1917, pois nesse ano o
bispo durante a visita ouviu 0 caso do padre e o repreendeu. No entanto, Padre Salomao

achou a repreensio justa uma vez que, nao tinha cumprido o que o bispo havia



86

determinado desde 05 de abril de 1909. O bispo mandou lavrar em ata a condenagao
sobre a devocéao e a aparicdo da santa, pois ele considerava ilusdo de uns e crendice de
outros.

As pessoas foram proibidas de ir ao Engenho Velho por motivos de religidao. Os
padres foram proibidos de benzer imagens para o Engenho Velho e celebrar as missas.
Em 1917, apds a visita do bispo, o padre levou a imagem do crucificado, fechou a porta
e levou a chave embora, deixando a capela s6 com um nicho, uma caixa vazia e quatro
casticais. Essa agao nao surtiu o efeito pois, um mineiro que vivia nas proximidades,
arrombou a porta e continuou as rezas. Nesse momento, o Padre entendeu que era

preciso ir devagar.

Como transcrito anteriormente, em 1920 Padre Salom&o encontrou com o
professor ambulante Jodo Messias Castello Américo, recebeu dele o jornal o lidador e
sO entdo teve acesso a portaria a que se referia o bispo. Portaria de 03 de marco de
1909. Ainda em 1920, Padre Saloméo dizia que um mineiro ‘tresloucado’, de uns 30
anos, que vivia perto da capela mantinha a “grosseira superstigao”. Por isso ele tentou

destruir a capela e edificar outra, ha uma légua de distancia, mas em vao.

O conflito permaneceu e o ano de 1920 findou com poucos resultados, muitos
conflitos entre as familias e desmoralizacdo das mocas que afirmavam terem visto a
Santa Menina e seus relatos foram considerados por Padre Salomao, como “grosseiras
superticdes”, Livro do Tombo | (p. 43). No tépico seguinte, descreveremos como foi o

inicio dessa devocgao popular.



&7

2.3 . A romaria do Engenho Velho: A gléria desta santa é uma gléria milagrosa

A romaria pode ser compreendida como uma manifestagdo de religiosidade
popular que envolve o deslocamento de fiéis a um lugar considerado sagrado,

geralmente em busca de béngaos, gragcas ou em cumprimento de promessas.

O termo deriva de “Roma”, cidade que, na cristandade ocidental, se consolidou
como destino privilegiado de peregrinagdes devido a centralidade do papado e ao culto
aos martires, especialmente apos 330 d.C. quando o imperador Constantino deu inicio a
construcéo de basilicas e santuarios, que depois serviriam de locais de jornadas de fé,
em busca de visitagdo aos tumulos dos martires Pedro e Paulo e outros santos
martirizados no século | do Cristianismo. No entanto, é importante salientar que, embora
o termo romaria surja em alusdo a Roma, as caminhadas, peregrinagdes ou jornadas em
busca de conexdo com o sagrado, existem desde os primérdios da humanidade, como
ja descreveram Mircea Eliade (1993), Leroi-Gourhan (1964) e Julien Ries (1995).

Como afirma Franzin,

As romarias cristds surgem, assim, a partir do ano 380 d.C., quando o
cristianismo se tornou a religidao oficial do Império Romano, na época do
imperador Teoddsio I. O periodo da Pax (Paz) Romana contribuiu para que os
cidadaos e as cidadas do império pudessem viajar com certa seguranga pelo
territério romano até o Oriente Médio. (2019, p. 26)

A palavra romaria €, por si mesma, carregada de sentidos que ultrapassam o
ambito etimolégico e se abrem a interpretacbes simbdlicas. Sua origem como ja
mencionado, remonta a pratica de se dirigir ao centro da cristandade ocidental e sede da
autoridade papal, entretanto, ao ser apropriada pelo catolicismo popular, especialmente
no Brasil, o termo passou a designar ndo apenas a ida a Roma, mas qualquer
deslocamento devocional em diregao a um lugar considerado sagrado, onde a presenca

do divino se torna sensivelmente experimentada.



88

Nessa apropriagao popular, a prépria grafia do termo romaria pode sugerir um
trocadilho revelador: em sua composi¢do encontram-se “Roma” e “Maria”, ou seja, a
conjuncédo simbodlica entre a instituicdo eclesial e a devogao popular. Nesse sentido,
“‘Roma” representaria a dimensao normativa, institucional e universal da Igreja Catdlica,
que prescreve dogmas, ritos e disciplina, enquanto “Maria”, por sua vez, evoca a
dimenséo afetiva, intercessora e proxima da religiosidade popular, sendo a figura

materna a qual o povo recorre em busca de acolhimento e esperanca.

Assim, a romaria também pode ser compreendida como uma sintese que une
esses dois polos: o0 de Roma Igreja, com seu peso de tradicdo e autoridade, e o de Maria
da fé popular, com sua carga de afeto, emocéao e proximidade com a vida cotidiana. Essa
leitura simbdlica permite reconhecer que a romaria, mais do que uma peregrinagéo, é
um espago de tensdo e de encontro entre o oficial e o vivido, entre a norma e a

experiéncia, entre a imposicio da instituicio e a criatividade da devogao popular.

No Brasil, a tradi¢do das romarias chegou trazida pelos portugueses no periodo
colonial e herdou delas muitas caracteristicas, assumindo contornos préprios,
associados tanto a devogao mariana e aos santos de especial veneragao popular, quanto

a fusao de elementos culturais indigenas, africanos e ibéricos.

Mais do que um simples ato de fé individual, a romaria constitui-se como um
fendmeno coletivo que articula dimensbes espirituais, sociais, culturais e até
econdmicas. Ela expressa a busca de proximidade com o sagrado, mas também reforca
identidades comunitarias, promove encontros festivos e reitera tradicoes transmitidas
oralmente ao longo das geragdes. Podendo ser entendida como um espago simbalico no
qual se entrelagam a devogao religiosa, a memoria coletiva e a resisténcia cultural.

Destarte, Sanchis (1992, p. 86) define as romarias como:

Um caminhar, muitas vezes penoso, doloroso até, em condigbes
voluntariamente precarias, por isso demorado, mas cheio de encanto — imersao
na natureza selvagem e encontros ludicos no caminho — até a concretizagéo da
apresentagdo e presenga do peregrino a um ‘Santo’: santuario préximo ou
longinquo, Sagrado feito gente com quem se conversa, se troca bens, energia e
saude (promessas), perto de quem se vive uma pequena por¢ao de tempo, o
tempo feito Festa: comida, bebida, encontros, dangas; até a volta para um
quotidiano transfigurado, ja na espera de outra romaria.



&9

As primeiras romarias de que se tem registro no Brasil, datam dos séculos XVII
e XVIII. Como alguns exemplos temos, a romaria de Bom Jesus da Lapa, no sertdo
baiano (1691); Nossa Senhora Aparecida, em Sao Paulo (1717); Nossa Senhora
d’Abadia do Muquém, em Goias (1748); Senhor do Bonfim, em Salvador, na Bahia
(1750); Sao Francisco das Chagas, em Canindé, no Ceara (1775); Nossa Senhora do
Cirio de Nazaré, no Para (1793). Uma acentuada peregrinagdo aos santuarios, ocorreu
no seculo XVIII em razdo do ciclo do ouro e consequentemente do crescimento
migratério, principalmente em direcéo as regides dos sertdes, onde havia as minas de
ouro e, também, escassez de ordens religiosas. Estas por sua vez, ocupadas em

evangelizar o litoral deixava o sertdo mais para os leigos do que para os clérigos.

No sertdo, as romarias ali nascidas, mantinham formas de devocéao popular e se

desenvolviam com expressdes culturais do povo. Segundo Rosendahl (1997, p.144),

As imagens eram encontradas por pescadores, indios, aventureiros, e o0 aspecto
milagroso da aparigao da imagem evidenciava a vontade divina que escolhera
esse lugar para ser destinado ao culto. [...] elas representam uma tentativa
popular de valorizacdo da fé e da moral catélica, em oposi¢do aos males trazidos
pelo ouro.

Ja no final do século XIX, a Igreja incomodada com o afastamento que o
catolicismo brasileiro apresentava em relacdo a doutrina oficial, buscou retomar o
controle das romarias do sertdo, submetendo-as ao crivo da romanizagéo e delegando
aos bispos esse processo que teve como consequéncia, a rejeicao de muito dos valores

culturais negros e indigenas.

Em Goias, as primeiras romarias surgiram no século XVIII, no contexto da
explosao aurifera regional, a partir da chegada das bandeiras paulistas, das missdes
jesuiticas e da vinda de muitos imigrantes, sobretudo portugueses que fugiam da crise
econdmica e social que assolava seu pais, e era provocada em boa parte por acordos

comerciais desfavoraveis, principalmente com a Inglaterra como o Tratado de Methuen?2.

32 “Ja em Portugal, o principal produto de exportagdo era o vinho, que sofreu no século 16 violenta
competicdo com o vinho francés, prevalecendo esse ultimo. Em guerra permanente com a Espanha,
Portugal foi constrangido em 1705 a assinatura do contrato comercial conhecido como Tratado de
Methuen, no qual procurava salvar sua industria vinhateira a troco de exclusividade com a Inglaterra na



90

Nessa perspectiva, para compreender a origem da romaria do Engenho Velho,
regido da atual Silvania, Goias, € necessario identificar o histérico de uma conhecida,
valorosa e respeitada familia dessa regido, proprietaria das terras onde ocorreu o caso
das apari¢gdes da Santa Menina e, onde existe uma capela em que os descendentes e
moradores circunvizinhos, se reunem para missas, tergos e festejos da comunidade.
Tomaremos como referéncia para o histérico dessa familia o livro escrito por um de seus
descendentes, o Padre Jovandir Batista da Silva, intitulado “Familia Batista — dos

mistérios universais aos contos regionais”.

Segundo o Pe. Jovandir Silva (1999, p. 45-54), a historia da familia Batista tem
inicio na cidade de Patos de Minas, por volta do ano de 1850, onde um jovem aventureiro
daquela cidade por nome Joao Batista da Silva, com seus 17 anos, 6rfao de pai, tendo
apenas a mae e ndo se sabe com certeza se tinha irmaos, foi convidado pelo afamado
boiadeiro Francisco ou simplesmente Xico Mineiro33, para ajuda-lo a atravessar a cidade
com uma grande boiada. Jodo, empolgado atravessou ndo so a cidade, mas o Estado
de Minas Gerais e, em busca de uma nova historia, deixou tudo para tras e em Goias

iniciou a grande familia Batista. De acordo com Silva (1999, p.47),

Francisco revoltado disse aos gritos que ndo queria confusdo com pai de
ninguém. Ele no mesmo tom disse que poderia ficar tranquilo, pois n&o tinha pai,
apenas mae, e esta posteriormente entenderia o seu ato, pois ja havia dito a ela
que qualquer hora sairia atras de uma dessas boiadas. Francisco entao percebe
a caréncia daquele rapaz que nao tinha muitos companheiros, amigos, apenas
a pobre méae que apesar de ser a Unica pessoa®* que tinha, queria também deixa-
la.

compra de seus tecidos e ferragens. No fim das contas, grande parcela de ouro extraido em Goias serviu
para o pagamento das industrias inglesas, fomentando em boa escala a famosa Revolugéo Industrial da
Inglaterra e por essa forma irrigando as sementes do atual sistema econdmico capitalista. Depois da
Independéncia do Brasil, eram tao grandes as dividas externas do Brasil para com a Inglaterra, que as
minas de ouro goianas e as de Minas Gerais foram oferecidas aos capitais ingleses como forma de
pagamento da divida nacional, com pouco sucesso ao que parece.” Bertran (2002, p. 54-55)

3 Francisco é o nome dado ao boiadeiro que compde esta histéria. Ndo se sabe seu nome verdadeiro.
Joana Batista (filha de Leonso), acha que é José Maria. Nesta histéria, para poetizar melhor o sentido, vou
chama-lo de Francisco, o Xico Mineiro. Silva (1999, p. 45).

34 Aqui ocorre uma situagao distinta, ao mesmo tempo em que é dito que Jodo Batista s6 tinha a mae, um
pouco adiante é descrito um didlogo entre Francisco e Jodo e, na oportunidade quando perguntado pelo
boiadeiro se tinha irmaos, Jodo responde que sim, tinha dois mas nao sabia por onde andavam. (Silva,
1999, p. 47).



91

Depois de alguns dias de viagem, Francisco, Jodo Batista e a peonada chegaram
a fazenda Alegria, municipio de Bonfim, interior de Goias. Nesta fazenda, Jodo foi
acolhido por Dona Ana ou simplesmente D’nana, que doravante tornou-se sua mae
afetiva, tendo em vista que ela o acolheu carinhosamente ao saber que se tratava de
alguém desassistido de familia. Com o passar dos anos, Jodo tornou-se o boiadeiro forte
na fazenda de D’nana. Sobre o inicio de sua numerosa familia, existem duas versdes
descritas no livro de Padre Jovandir (1999). A primeira, faz saber que em uma de suas
viagens conduzindo as boiadas, se deparou com uma indigena® e nao havendo ela lhe
dito o nome, partiu dele a ideia de chama-la de Joana, mais tarde ela se tornou sua
esposa, embora ndo buscamos comprovacgdes, por fugir do escopo da presente

pesquisa.

A outra verséo segundo Silva, é contada por uma das netas de Jodo Batista, filha
de Leonso. Ela conta que Joana, é filha da senhora D’nana, a dona da fazenda onde
primeiro Jodo chegou. Sendo correta essa ou a versao anterior, fato € que Joao Batista
teve como companheira uma senhora chamada Joana, e foi a partir de entao que firmou
sua vida de fazendeiro. De acordo com Silva, os registros de batismos dos filhos de
Jodo Batista, constam o nome da mae como Joana de Araujo Mello, ao que tudo indica

nao houve um casamento formal deste casal.

ApOs essa unido teve inicio a histéria de um grande fazendeiro, respeitado e
possuidor de muitas terras. A terra era vazia, tudo mato. Para ser dono de uma certa
extensdo bastava defini-la e se dizer dono, Silva (1999, p. 54). De Joao Batista da Silva
e Joana de Araujo Mello nasceram treze filhos, seis homens e sete mulheres, sao eles:
Maria Gesuina Batista da Silva; Maria das Dores Batista da Silva; Antdnio Batista da
Silva; Ana Batista da Silva; Isolina Batista da Silva; Isordina Batista da Silva; Idalina

Batista da Silva; Idelonso Batista da Silva; Maria Candida Batista da Silva; Joao Batista

35 Silva destaca, que, é importante lembrar a histéria de porque esses indios vieram para essa regido, pois
suas origens sdo de mata fechada, estilo selvagem, mas agora muito ja foi mudado. Eles vieram para o
sertdo devido os portugueses bandeirantes terem invadido as colénias indigenas e os expulsado para
outras regides. (Silva, 1999, p. 51)



92

da Silva (Batistinha); Leonso Batista da Silva; Alonso Batista da Silva e Geronso Batista

da Silva.

Apds a morte de dona Joana, Jodo Batista ja com idade avangada, ficou muito
sentido e decidiu entregar a fazenda a seus filhos. Assim, concluimos que o garoto
isolado do interior do Tridngulo Mineiro, conseguiu realizar seu sonho de ser boiadeiro e
no interior de Goias constituiu familia, se tornou muito rico e deixou como legado uma

numerosa descendéncia. (llustragédo 25 e 26)

llustracao 26 — Festa Familia Batista — Engenho Velho/2024

— e -
————

—

\ = ="

, AVAVAVAVV

Font— OLIVEIRA, Tania Maria de (junho/2024)



93

Descendéncia esta onde, alguns integrantes com quem consegui falar, preferiram
nao entrar em detalhes sobre os acontecimentos envolvendo as supostas apari¢gdes da
santa menina. Embora tenham sido extremamente cordiais e receptivos em suas
propriedades, inclusive durante o festejo de encontro da familia (ilustragéo 25), realizado
na area de convivéncia da atual Capela do Engenho Velho, preferiram fazerem a entrega
do livro que relata a histéria da familia e que foi escrito por um de seus integrantes,

deixando claro que a versao por eles aceita € a contida no referido exemplar.

llustragao 27 — Mandala com a arvore genealdgica - Jodo Batista (Filho)
Batistinha e seus 326 descendentes, atualmente

Fonte — OLIVEIRA, Tania Maria de (junho/2024)



94

Em relagcdo ao nome do local donde se originou essa numerosa familia, ndo se
tem fontes que indicam concretamente o porqué do nome Engenho Velho, mas, sabe-se
que os primeiros moradores desta regido trabalhavam com a moagem da cana e talvez
por isso, tenha derivado dai esse nome. Embora a histéria do velho Batistdo tenha se
sobressaido, o mais velho proprietario da regido € conhecido por senhor Chandico e
além dele, a conhecida D’nana e o Sr. Anténio Zacarias. Destes, ndo se tem histéria da

descendéncia.

Se havia engenho para a moagem de cana, havia também a necessidade de
numerosa mao de obra e a utilizagdo do sistema escravocrata era a caracteristica forte
do pais nesta época. Como nao havia a cerca de arame, com a chegada dos grandes
boiadeiros tornou-se impossivel garantir a defesa de uma grande area de lavoura. Silva
(1999) afirma que,

A boiada entéo, fez parar a moagem de cana. O grande engenho foi substituido
por um menor, pois uma pequena lavoura de cana, assim como o arroz, o feijao,
etc., ja era possivel pastorear a boiada para nao invadi-la e causar a destruigao.
O velho engenho, construido com madeira de lei, ainda ficara por muito tempo
diante dos olhos que por ali passavam, mas apesar de sua dureza, chegara seu
fim. Diante dos olhos ele desapareceu, mas continuou presente na mente dos
grandes Senhores de Engenho, mas estes também passaram. O nome Engenho
Velho jamais passou.

Sobre essa regidao o que impressiona muito, é o fato deste ponto ter se tornado
um forte atrativo religioso a partir de um misterioso e polémico fato, a histéria da aparicao
de uma “santa menina”. Misterioso pois o conto de visdes nao partiu de uma unica
pessoa e, polémico pois, ha dois relatos mais comuns sobre os acontecimentos. O
primeiro foi descrito pelo Padre Jovandir (1999), que narrou o que ouviu de seus parentes

mais velhos ao longo de sua pesquisa para o registro da histéria de seus antepassados.

Sua descricdo para os fatos apresenta auséncia de datas e alguns pontos
divergentes em relagdo ao registro oficial da Igreja, contido no Livro do Tombo 01 da
Pardquia de Bonfim e no relatério feito pela comissao formada pela diocese de Goias,
para averiguar o acontecido. De acordo com Silva (1999), trés meninas sendo elas,

{1

Teolina, Maria Luzia e ‘Hirriqueta’ (grafado com “i” mesmo), esta ultima filha de Chandico



95

conhecidamente, o morador mais antigo da regido, afirmavam verem juntas, uma santa.

A seguir a narrativa exata contida no livro de Silva (1999, p.47)

Elas se iludiram tanto com esses aparecimentos, que pessoas importantes, entre
as quais o velho Batistdo, comegou a dar atengdo aos comentarios das meninas.
Ja havia muitas pessoas admiradas com o caso da aparigdo. Agora, com a
atengdo de pessoas importantes, respeitadas, era sinal de que algo realmente
estava acontecendo. A partir de entdo, a atengao de toda regidao do Engenho
Velho, o restante da familia Batista e pessoas de outras regides do Bonfim,
comegaram a se voltarem para o caso da santa que aparecia para as trés
meninas. Essa santa, tida, mais como uma outra menina que apds uma terrivel
febre, nao resistira e ali havia sido sepultada, e realmente havia o timulo desta
menina, fazia coisas impossiveis ao mundo humano. O interessante & que
apenas as trés meninas viam essas coisas impossiveis. Diziam que a santa
menina passava sobre espinheiros, sobre lagos, matas, e nenhum mal que com
certeza seria provavel a um ser humano, acontecia a ela. Ja em outro momento,
as trés meninas mostravam manchas de sangue no chao e diziam que a santa
estava sangrando. Isso tudo foi cada vez mais impressionando as pessoas que
ali observavam as meninas relatarem as apari¢gdes, e com tamanha rapidez, a
fama se espalhava cada vez mais pelas regides do Bonfim. Os fatos chegaram
a tal ponto que algumas pessoas tiveram a iniciativa de preservar o timulo da
menina ali no meio daquele campo. Uma bonita cerca de madeira foi feita ao
redor do tumulo, uma pequena fonte d’agua que havia ao lado foi calgada com
pedras, e assim, outros cuidados, outros enfeites, fizeram daquele lugar um
ambiente agradavel, cada vez mais, novas pessoas se sentiam motivadas a
visitarem o local. Um certo dia, uma multiddo de pessoas reunidas naquele local
levaram um grande susto. As meninas repentinamente se pdem a gritar, chamam
a atengao do povo e apontam. “ Olha ela ali...” e saem correndo em diregao ao
observado. Correm pelas pastagens, estradas e sempre dizendo: “_ Esté ali...”,

“ "«

_Téacola...”,“_Saiu, foi prala...”. E assim foram andando, correndo pela regido
afora sem perceberem o quanto j& tinham distanciado do tumulo da menina.
Nisto tudo, cada vez mais pessoas juntavam-se atras das trés meninas. Tanto
andaram que chegaram a casa do velho Batistdo. Deve dar mais ou menos uns
cinco quildmetros de distancia. Na casa alguns muito cansados, outros n&o tanto,
Batistéo leva o maior susto com aquele povao a sua porta. As pressas abre a
porta para saber o que estava havendo e depara com as trés meninas gritando,
“_ Entrou na casa do Jodo Batista...”. Batistdo, juntamente com o povo que
conseguira entrar na casa poe-se atras das meninas pela casa afora. No quarto
de Batistdo, “_ Entrou no oratério do Jodo Batista...”. Este era um gigantesco
oratorio de madeira, que por coincidéncia estava aberto. Certamente Batistao
estava numa de suas longas oragdes quando o povao chegou. O mais que
depressa, Batistdo corre e bate com tamanha forga a porta do oratério e diz
aliviado. “_ Se ela entrou ai dentro quero ver ela sair”. O pessoal todo atento, um
siléncio permanece por alguns instantes, mas as meninas novamente fazem a
festa. “_Olha ela la...” Apontam rumo a janela do quarto, mas do lado de fora da
casa. Assim, sem mais sem menos, sai aquele povao e se pde a correr na
esperancga de ver alguma coisa. Mas até o momento, apenas as trés meninas
viram o mistério. O velho Batistdo, um tanto quanto sem entender, e um pouco
impaciente, decide dar um novo rumo aquela histéria. Jodo Batista, juntamente
com outros fazendeiros, mandam chamar varias autoridades, nao podendo faltar
a presenga do bispo, para analisarem o caso. O objetivo era o de dar uma
explicacéo logica para aquele povo, pois do jeito que estava ndo podia continuar.
A partir de entdo, comegou um longo interrogatério, relatos das situacdes,
investigacdes dos diversos locais, do tumulo da menina, etc. Um trabalho



96

bastante demorado, mas apesar de as autoridades ainda ndo terem uma
resposta, ndo se ouviu dizer que as trés meninas tivessem visto alguma coisa.

Por outro lado, a verséao oficial da Igreja sobre a aparicdo da santa, é apresentada
pelos parocos de Bonfim respectivamente, padre Gomes e depois seu sucessor padre
Salomao Vieira em registros sobre a Santa do Engenho Velho, no Livro do Tombo |,
(1915-1928, Folhas 42-43), a saber,

A santa do Engenho Velho — Soube do caso quando em fevereiro de 1912 passei
pela primeira vez no bairro campo aberto — campo formoso — passei para Goyaz.
Pelo que ouvi, conclui: E embuste. N&o tive conhecimento dos actos do governo
diocesano sobre este famigerado caso quando fui encarregado dessa Parochia,
pois nao encontrei no archivo parochial algum documento. Entretanto ouvi de
Monsenhor Gomes, anterior vigario, meu antecessor, quando em 1915 estive em
Bomfim nos meses de julho e agosto em visita ao mesmo, a verdade dos fatos
e a sua condenagao. Quando vim para a Parochia procedi de acordo com o que
tinha ouvido, mas nao sabia os termos precisos e os limites da condenagao
justissima. Aquela devogéo porém néo tinha ficado (ilegivel), de vez em quando
normalmente em maio reunia-se gente la na capela, rezavam o tergo, cantavam,
faziam procissdes, etc. Pensando que desviando a devogao e encaminhando-a
em verdadeiro sentido, terminaria de vez com aquelas coisas revoltantes tendo
sido buscado para benzer uma crus colocada numa propriedade vizinha a
sudeste da capela e desta distante uns 400 metros, cedi e benzi a crus que foi
cercada e ali comecaram a rezar as vezes o terco. Quando V. Ex. ? Rev.ma
visitou essa parochia em 1917, contei-lhe o caso da cruz e as razdes que me
moveram, o que me valeu uma justa repreensao do Rev. Bispo por eu néo ter
cumprido o que V. Ex. 2 Rev.ma. havia determinado em 1909 (portaria que nao
existe no arquivo) e em 3 de margo de 1909, pelo que V. Rev. mandou lavrar na
ata de visita a renovagao da condenagao daquela devogao, aparigao da santa,
etc. Em virtude disto tratei de processar pelos meus paroquianos antigos
assinantes do “O Lidador” este jornal, desse tempo: Na visita paroquial deste
ano de 1920, encontraram-no com o professor ambulante Jodo Messias Castello
Américo, e conversando sobre o caso disse-me que possuia o dito n° do jornal.
Pedi-o, enviou-me e vou archiva-lo no archivo da parochia, depois de transcrever
o que era. Portaria n°® 2 manda transcrever no Tombo da Parochia. Do jornal
deliberavam (ilegivel) oficial da diocese de Goyaz “ O Lidador” de O4 de marco
de 1909. Governo Diocesano. A “Santa do Bonfim”. Portaria n® 2. Dom Prudéncio
Gomes da Silva, por mercé de Deus e da |. C. Apostdlica. Bispo da provincia de
Goyaz. Aos Rev.™ parocos e sacerdotes da diocese de Goyaz. Havendo-nos
recebido da comissdo nomeada pela nossa portaria de 3 de janeiro do corrente
ano e composta pelos parocos de Bomfim, Corumba e Bela Vista e dos Rev. mos
Augusto Curado Fleury, Manoel Francisco Bertoldo de Sousa, Major Antonio
Caetano do Nascimento, Major Cesar Augusto Gaudie Fleury, José Pires do
Prado, o relatério do que se ouviu falar na fasenda “Engenho Velho”. Da
Parochia, desta diocese a respeito da chamada “Santa do Bomfim”.

A comissao nomeada pelo Bispo D. Prudéncio, para elaborar o relatorio e o laudo
sobre as apari¢gdes da santa menina, conforme descrito no livro do Tombo 1 ( 1915, Folha
42-44), foi formada pelo Padre Gomes Pereira da Silva, Padre Francisco Xavier da Silva,
Padre Antao Jorge e os cidadaos Dr. Alfredo Augusto Curado Fleury, Coronel Francisco



97

Bertoldo e Sousa, Major Anténio Caetano do Nascimento, Major Cesar Augusto Gaudie
Fleury e José Pires do Prado. Se dirigiram a fazenda Engenho Velho, em uma colina
préxima ao capao da Anta, ao Corrego Engenho Velho e a morada do senhor
Alexandrino Anténio de Passos que ficava a direita de uma pequena casa em forma de
capela. Esta por sua vez, foi construida em junho do ano de 1908. (chega-se a essa data
porque o relatério € datado de 1909 e no relato esta escrito que a capela teria sido

erguida — “em junho do ano passado”).

De acordo com os registros do livro do Tombo | (p. 42-45), ao chegarem ao local
havia em torno de 400 pessoas, além de ranchos e barracas nas imediacbes da
construgcdo. Ao questionarem a menina Henriqueta de Passos sobre as visdes, ela disse
que foi buscar lenha na companhia da sua avé e nesse momento viu uma boneca que
ela declarou ser a santa e do lado direito desse local da aparigdo ou seja, a direita da
capela, teria um barranco donde verteria a 4gua que as meninas videntes afirmavam ser

milagrosa.

A Comisséo visitou também o canavial que ficava proximo e onde teria ocorrido
escavagdes em busca da sepultura da santa menina, que ali teria sido enterrada
conforme relatado pelas meninas videntes. Enquanto a comissao buscava informacoes,
notou que todos que ali estavam se portavam de modo muito respeitoso. Em seguida a
comissao seguiu para a capela a fim de inquirir os envolvidos no fato e, iniciou os

trabalhos pelo senhor Jodo Batista da Silva.

Este, explicou que no dia 2 de maio de 1909 fazia dois anos que varias meninas
haviam dito que ali, morava uma boneca. As meninas maiores disseram nao se tratar de
uma boneca e sim de uma santa ou espirito. Desse modo, o senhor Jodo alegou que ele
mesmo nunca viu nada e que tudo o que fez foi, atendendo ao pedido das meninas,

cavar para procurar a sepultura embora nao tivesse encontrado nada.

Perguntado se sabia de algum milagre ou se a santa ensinava remedio, disse
gue nao sabia de nenhum milagre e que o remédio era a fé e a agua. Chegou a comentar
sobre a cura de um paralitico e de uma mulher picada por uma cobra jararacussu, que

haviam se curado e ele atribuiu essas curas a santa. Explicou ainda que, tendo sua filha



98

tido febre e vémito preto, deu-lhe remédios caseiros e fez um voto a Deus e a santa, e
ao retornar para casa a filha ja estava melhor. Questionado se gostaria de falar mais
alguma coisa sobre a santa, ele disse que nao e sugeriu que interrogassem as meninas
que ali estavam e era em numero de 15. Deu-se inicio entdo ao interrogatorio da menina

Henriqueta de Passos.

Henriqueta tinha 10 anos de idade e repetiu a histéria ja mencionada, que ao
buscar lenha com a avé a santa menina teria se manifestado, vestida de vermelho com
uma capa de cor e uma coroa amarela, debaixo de um espinheiro, contando que foi
assassinada quando tinha 12 anos, tendo de altura 3 palmos mais ou menos e
declarando que se chamava Maria Magdalena e foi assassinada por um irméao ha 35
anos atras motivado por um falso levantado sobre ela, Devido a crueldade da morte,
ganhou a graga de virar Nossa Senhora da Concei¢cdo. Disse ainda que naquele
momento estava vendo a menina no oratério, com cabelos pretos, soltos nas costas,
vestida de branco azulado e tendo na cintura uma fita frouxa da mesma cor. Essa “Nossa

Senhora” exigiu que em 15 dias se fizesse ali uma capela e assim foi feito.

A menina Teolina Pires que possuia 12 anos, disse que ja fazia um que via uma
boneca bonita, vestida de branco, cinturdo amarelado, dependurado para baixo e aqui a
santa ja teria informado que foi morta e sepultada por um tio, a mando de sua madrasta,
irritada por ela ter pisado nos pés de um cachorrinho muito estimado. Também alegou
chamar-se Maria Magdalena mas teria ‘virado’ Nossa Senhora Aparecida. Disse néo se
lembrar quando foi assassinada e que sua morte ocorreu por meio de facada no ombro
direito. Teolina afirmou que a santa se vestia de branco e usava uma capa azul claro,
tinha cabelos pretos e uma coroa avermelhada na cabeca porém, na primeira vez os

cabelos eram meio pretos, meio amarelos.

Ja a menina Ana Bonifacio de 16 anos, afirmou ter visto a santa desde o dia 2
de maio ( ndo mencionara o ano), e que se tratava de Nossa Senhora da Conceigao,
vestia-se de branco, capa branca, fita azulada e coroa amarelada, ao andar nao tocava
os pés no chao. Questionada se tinha certeza se tratar de Nossa Senhora da Conceigao,

disse que poderia ser Nossa Senhora das Dores e que tera sido assassinada havia 12



99

anos por um tio a mando de seu proprio pai, como puni¢ao por ter quebrado uma garrafa.
Também dizia chamar-se Magdalena e que por sua vez, sua morte ocorreu com uma
facada no peito. Sobre a altura da santa, afirmou que deveria ter um metro e meio mais
ou menos. Perguntada se a santa era a mesma que aparecia nas folias pela roga e no
Rio dos Patos, Ana olhou para o oratério e explicou que a santa estava dizendo que essa

manifestagdo era o demdnio e ndo ela.

A depoente Maria Pires da Silva, tinha 14 anos e declarou que via na capela a
Imaculada Conceicéo e esta, quando viveu chamava-se Maria Magdalena e teria sido
assassinada ha 15 anos, a mando de sua madrasta e irma, por causa de um cachorrinho
e de uma garrafa, quando tinha ainda 12 anos de idade. A santa teria ordenado a ela
que mandasse abrir a sepultura onde se encontrava seu corpo e seria visivel a todos no
dia 23 de junho. Perguntada porque ela nao teria aparecido no dia marcado, Maria Pires
respondeu que fora por causa de uma contrariedade muito grande, por Deus néo ter sido

servido.

Tendo ainda outras 11 meninas que alegavam ver a santa, para serem
interrogadas, a comisséo julgou desnecessario ouvi-las, uma vez que havia muitas
contradi¢des e isso bastava. Inclusive uma delas declarou que certa vez viu no lugar da
santa um arranjo muito feio que julgou ser o demdnio, essa figura tinha orelhas de

morcegos, chifre de bode, carapuga vermelha e rabo comprido.

Todavia, foram interrogadas ainda Maria Felipa, maior de 50 anos, de cor preta
que afirmava ver constantemente a santa e era chamada de louca em Bonfim. Manuel
Jodao Monteiro de 55 anos de idade, disse que ouvia uma voz diferente quando as
meninas estavam tendo as visdes e que quando foram abrir a sepultura, viu uma porgao

de luzes que se moviam, formando uma lua onde apareceu o Divino Espirito Santo.

Reunidas na capela as quinze videntes, todas declararam que estavam vendo a
santa e quando perguntadas se a santa aparecia em outros lugares, Teolina afirmou que
a santa havia dito que s6 aparecia na capela, no barranco onde vertia agua e na
sepultura. A filha de Manuel Jodo discordou de Teolina e as duas ndo chegaram a um

consenso, ja que esta ultima afirmava que via a santa em sua casa também. Foram ainda



100

ouvidos, José Ledo sobrinho de 40 anos, que distoou de todos ao afirmar que a santa
havia sido assassinada ha 146 anos, Antbonio Batista e Antonio Joaquim cujas

declaragdes nao trouxeram esclarecimentos.

Acabadas as inquiricbes e reunidos na capela, perguntaram se a santa ainda
estava la e mantinha as maos postas como disseram, as meninas afirmaram que sim e
um integrante da comissao perguntou onde estaria as maos da santa e as meninas
videntes informaram, ao que colocaram na altura informada um terco que caiu
imediatemente no altar demonstrando que n&o havia nada ali para evitar que o referido
terco caisse. As meninas contaram que a santa havia |hes ensinado algumas rezas e a
comissao pediu para que registrassem essas rezas, 0 que consta no relatorio, Livro do
Tombo 1 (1915, Folha 45) inclusive esse trecho a seguir, donde foi retirado o titulo desta

pesquisa.

Ja faz sete anos
Que esta alma se livrou
Por culpa dos inimigos
Ha mais tempo se nao salvou

Vamos adorar
Quem chegou aqui
Saiu da sepultura agora
Para ganhar seu oratério.

A gloria desta santa
E uma gloria milagrosa
Tem ela por devogéao
Quem ganha a salvagéo

Magnifica estrella d’arve
Rompe ar e cresce o dia
Deus adiante
Paz na guia
Agora sou filho
Da virgem Maria

Boniteza é de ver
Sepultada ha de ser
Nossa Senhora da Conceigao
A santa de grande fé

O povo fala muito
O castigo ha de ver
Os que tiver fé
Feliz ha de ser



101

Nossa Senhora da Conceigao
E madrinha de Jodo
Tem ella por devogao
Quem ganha a salvagéo
Na maior afflicido
Para sempre amém Jesus

As anotacbes de Padre Salomao sobre esse fato, terminam em 1921 no entanto,
a data de inicio e fim das supostas apari¢des € incerta, uma vez que, no Livro do Tombo
1, Padre Gomes solicitava o encerramento da romaria da santa menina em 1909,
conforme relato anterior. O relatorio da Comisséao instaurada pela diocese a pedido do
Bispo D. Prudéncio deixa claro que ndo havia consenso entre as meninas que alegavam

ter as visdes, sobre a data que as apari¢gdes teriam se iniciado.

Fato curioso € que no Jornal o Estado de Goyaz, datado de 12 de janeiro de
1892, edigao 00032, é possivel encontrar uma portaria assinada pelo Bispo D. Eduardo
Duarte e Silva onde ele menciona que em certo lugar da freguesia de Bomfim, havia
rumores crescentes sobre aparicdes de santos, fatos sobrenaturais, milagres da Agua
Santa — como era chamado — e que ja havia interesse em se erguer uma capela e se

estruturar uma irmandade. Ao que o Bispo de forma enfatica, responde:

Sendo nés na Diocese a unica auctoridade competente para decidir sobre o
caso, declaramos que nada approvamos e nada auctorizamos, e que pos esta
Nossa Portaria proibimos todo e qualquer acto religioso no mencionado lugar,
como Novenas, Triduos, Tergos, procissdes, romarias, etc.. € sob pena de
suspensdao a todo e qualquer sacerdote que alli celebre, como nos consta que ja
se tem feito, infringindo-se a lei da Egreja que prohibe clebrar-se fora dos logares
para tal fim destinados. Constando-Nos tambem que se pretende n’aquelle lugar
erguer uma capella, e que ja se esta constituuindo uma especie de Irmandade,
desde ja declaramos que ndo concedemos licengapara essa edificagdo, nem tao
pouco approvaremos tal Irmandade. Cuide o0 nosso bom povo de cumprir a risca
os mandamentos da lei de Deus e os da Egreja, e para satisfazer sua devogao
contente-se com as praticas ja pela Egreja estbelecidas e approvadas. Dada e
passada em a Camara Episcopal do Bispado de Goyaz, sob Nosso signal e sello
de Nossas armas, aos 8 de janeiro de 1892. Benedicto Sabino Serradourada.
Escrivao a escreveu. Eduardo, Bispo de Goyaz. Jornal Estado de Goyaz, Edigdo
00032.

Mesmo que este ato regulatério acima tenha sido redigido por Dom Eduardo
em 1892, percebe-se pelos relatos da comissdo formada ja no bispado de Dom

Prudéncio em 1909, que entre essas duas intervengdes nasce uma romaria em torno



102

das apari¢cbes de uma jovem cuja historia e sofrimento teriam se materializado como um
ponto de devogéo local. O fendmeno mobilizou familias, vizinhos e fiéis, consolidando o
local como espago sagrado de peregrinagéo, encontro, oragao e promessas cumpridas,

ainda que nao houvesse uma coeréncia em relagéo ao fenémeno.

Isto posto, observa-se que a comisséo investigativa sobre as aparigdes,
procurou desqualificar o culto a santa menina, a partir de uma perspectiva doutrinaria e
dogmatica, caracterizando-o como uma manifestagdo popular ndo sancionada pela
Igreja oficial. A decis&o de encerrar a romaria, embora recebesse o protesto de parte dos
fieis, refletiu o esforgco da Igreja em eliminar praticas religiosas que escapavam ao

controle institucional.

Ao serem chamadas para responderem sobre as apari¢ées, segundo o
relatorio da comisséo, as jovens se contradisseram em alguns pontos, no entanto em
outros, seus relatos seguiram idénticos. Todas disseram se tratar de uma menina por
nome Magdalena, assassinada aos 12 anos por motivo torpe, sepultada nas imediagdes
da capela — localizada na propriedade do Sr. Jodo Batista na regido do Engenho Velho -

que se transformou em uma santa e operava milagres.

O interrogatorio feito pela retro mencionada comissdo, ouviu as outras
meninas e populares que também afirmavam ter tido alguma experiéncia com a santa
mas, talvez a falta de evidéncias mais substanciosas ou o fato da aparicao da santa ao
publico, no dia e hora por ela marcado, nao ter se concretizado para o publico, levou a
comissao a endossar o encerramento da romaria que ali se estruturava, proibindo que
os padres celebrassem missas no local, que houvesse os festejos e que pessoas fossem

ao Engenho Velho por motivo de religido.

Desse modo, colocou-se de um lado a Igreja tomando medidas para sufocar
a devogcao popular numa visivel acao de romanizagdo e de outro, aqueles que
continuavam devotos tentando achar formas de manter a fé popular viva. Apos o
relatério da comisséo ficar pronto, fizeram o laudo final para embasar a portaria assinada

pelo Bispo. No laudo, a opinido de todos foi unanime



103

Em vista das consequéncias dos fatos observados em relagao as aparigdes da
chamada santa, que s&o contrarios aos estudos philosophicos e theologicos e
ao ensino da Egreja Catholica, julga a comissao que tudo aquilo ndo passa de
illusbes de uns e abusdes de outros. Sabe-se que um trato imediato e intuitivo
entre os membros da Egreja militante e triunphante nao existe. Tombo 1 (1915,
p. 45)

Mesmo apos o documento proibindo qualquer movimentgao de cunho religioso na
regido do Engenho Velho, as praticas continuavam e em 1921, ocorreu a saida do Padre
Saloméao da paroquia de Bonfim e a morte do Bispo Dom Prudéncio, desse modo, Bonfim
recebeu como novo paroco o Padre Jodo Olympio Pitaluga e em seguida Dom Emanuel
Gomes de Oliveira assume como novo Bispo da diocese, com a missao de resolver

definitivamente o impasse de anos.

Segundo Silva (1999, p. 91), por varias vezes as autoridades voltaram a regido do
Engenho Velho, para observarem o que estava ocorrendo ali. Dom Emanuel, muito
querido na cidade de Bonfim, depois de conversar com os moradores, analisar os fatos,
trouxe uma resposta. Apos conversar com os grandes chefes de familia da regido, o

bispo Dom Emanuel através de discurso, relata nos seguintes termos:

Em virtude de as autoridades eclesiais e civis terem investigado minuciosamente
esta regido, principalmente o fato das meninas videntes, dizerem que véem
aparecer uma menina ja falecida a elas, e que todo o povo fica confuso diante
desta situagdo, achamos melhor, diante da falta de provas concretas, ou seja
provas convicentes que realmente isto esta acontecendo, tomar a seguinte
decisao: A regido a que todos vocés chamam de Engenho Velho tera um novo
sentido a partir desse dia. Aqui, onde todos esses fatos confusos vém
acontecendo, sera considerado um grande centro de fé, um grande centro
religioso, pois muitas pessoas ja cultuam esse lugar, por que ndo considera-lo
nesta forma? Um lugar de devogédo, lugar de expressar algum ato que se sinta
bem em expressa-lo. Agora, é com relagao a essa devogao que o povo esta um
pouco confuso, pois devemos passar isso a limpo, aclarar essa situagdo. Jamais
devem ser devotos de uma menina que ouviram dizer que esta aparecendo por
ai. [...] Neste sentido, a Igreja Catdlica ndo reconhece esse tipo de fato como
aparigdo. Essa menina ndo esta reconhecida perante a Igreja com a honra dos
altares. Nao quer dizer que nao seja santa entre aqueles que a querem ver como
uma santa. A Igreja Catdlica oferece como devocgao, a Santa M&e Maria, sob o
titulo de Nossa Senhora da Conceigdo Aparecida. Essa decisdo é radical, e
tenham sempre em vista que se trata de um lugar de oragdes, de devogao a
Nossa Senhora. Jamais devera se tornar um lugar de adoragdo de objetos,
imagens, ou algo parecido, pois a Unica adoragédo que deve acontecer é diante
da Sagrada Eucaristia, a presenga viva de Jesus Cristo, Nosso Senhor. Silva
(1999, p. 91-92)

Ainda segundo Silva (1999, p. 92), “o povo muito atento, aceitou a decisdo do

bispo, mas havia sempre aqueles que ainda distorciam a devo¢édo a menina”. Embora a



104

devocgéo tenha sido oficialmente suprimida e progressivamente silenciada, no imaginario
popular a “gloria milagrosa da santa”, parafraseando as testemunhas das supostas
aparigdes, ainda encontra lugar. Assim, 0 espago proximo as supostas aparicdes no
Engenho Velho (llustracdo 27 e 28 ) permanece como campo sagrado e divino,
ressignificado pela fé popular. Ainda que, ao longo dos anos, essa devogao tenha sofrido
alteracbes e adaptacbes, sua permanéncia demonstra a forca das manifestacdes

religiosas locais, como sera analisado no ultimo topico dessa dissertagao.

llustracao 28: Imagem de satélite — Projegao em 3D, da regido do Engenho Velho

e




105

A lo6gica de repeticdo arquetipica, descrita por Mircea Eliade em O mito do eterno
retorno, também pode ser percebida no episoédio da “santa menina” do Engenho Velho.
Para os devotos locais, a aparicdo nao representava apenas um fato extraordinario
isolado, mas a manifestagdo de um mesmo padrao sagrado que, ao longo da histéria, se
revela sob diferentes formas e nomes. Tal como em outros lugares, a figura sagrada
adapta-se a cultura, a linguagem e as necessidades de cada povo. Assim, a “santa
menina” € compreendida como presencga intercessora que se manifesta no contexto
sertanejo de Bonfim-Goias, assumindo fei¢gdes e narrativas proprias, mas transmitindo a
mesma mensagem de cuidado e proximidade divina. Nesse sentido, a devogéo a essa
figura insere-se na tradigcdo universal das hierofanias marianas, sendo vivida pela
comunidade como parte de um tempo mitico que se renova a cada celebragcédo e

testemunho de fé.



106

Cap. 3 A SOBREVIVENCIA

Os desafios para a sobrevivéncia das praticas religiosas populares estado
intimamente ligados aos atos regulatérios oficiais, impostos principalmente por estruturas
eclesiasticas que visam a uniformizagao das crengas e a padronizagao dos rituais. Esses
atos, frequentemente associados a religiosidade institucionalizada, buscam alinhar as
praticas religiosas populares aos dogmas e liturgias da Igreja Catdlica, marginalizando
ou, em alguns casos, reprimindo as expressodes religiosas que nao se encaixam nas

normas e doutrinas oficiais.

A seguir, analisar-se-a os significados e representacgdes das festas religiosas bem

como, os desafios para sua sobrevivéncia.

3.1 A tradicao das festas religiosas: significados e representagoes

O significado da tradigdo3¢ de uma festa religiosa transcende o simples momento
de celebragao, tornando-se uma pratica que une aspectos de fé, cultura e identidade
comunitaria. Essas festas sdo espacos de expressao da religiosidade, em que a tradicao
religiosa se mistura muitas vezes com as praticas culturais locais, e ttm uma funcao de

reforcar lagos sociais, preservar valores e fortalecer a identidade de um povo.

Em muitas culturas, as festas religiosas representam momentos de profunda
conexao espiritual entre os fiéis e o sagrado. Durante essas celebragdes, a comunidade
se reune para adorar, agradecer ou pedir pela intercessao divina. A Festa de Nossa

Senhora Aparecida, por exemplo, € um momento de devogao e fidelidade a figura da

3% Entende-se a tradigdo como um conjunto de sistemas simbdlicos que sdo passados de geracéo a
geracao e que tem um carater repetitivo. A tradicdo deve ser considerada dindmica e ndo estatica, uma
orientagao para o passado e uma maneira de organizar o mundo para o tempo futuro. A tradigdo coordena
a acdo que organiza temporal e espacialmente as relagbes dentro da comunidade e € um elemento
intrinseco e inseparavel da mesma. Luvizotto, CK. As tradigbes gauchas e sua racionalizagdo na
modernidade tardia [online]. Sdo Paulo: Editora UNESP; Sdo Paulo: Cultura Académica, 2010. p.140.



107

padroeira do Brasil, onde os fiéis expressam sua gratidao e esperanga em momentos de
oragdo e culto coletivo.  Tais manifestagbes religiosas ndo sdo apenas ocasides
liturgicas, mas também praticas que servem para reforgar a fé e renovar a experiéncia

do sagrado dentro da vida cotidiana das pessoas.

Além do aspecto religioso, os festejos desempenham um papel social vital,
funcionando como um espaco de encontro e solidariedade entre os membros de uma
comunidade, onde as relagdes interpessoais sao reafirmadas e a percepgéao de pertenca
€ reforgada pois, quando ha uma reunido de pessoas em torno de um propésito comum,

ocorre ali, o fortalecimento do vinculo comunitario.

A Festa de Trindade em Goias (llustracdo 28), por exemplo, serve ndo apenas
como um evento de devogdo, mas também como uma oportunidade de interagao
comunitaria, onde os fiéis se conectam com sua histdria, suas raizes culturais e suas
praticas religiosas bem como, renovam seus lagos de afetividade ao reencontrar
amizades que foram firmadas em romarias de anos anteriores. Por vezes, esses

encontros s6 sao possiveis uma vez a cada ano, durante os dias de festa.

llustragao 29 — Romaria de Trindade — Procissdo de encerramento

Fonte — OLIVEIRA, Tania Maria de (junho/2024



108

Esses eventos sdo um meio de preservacao e resisténcia cultural, especialmente
em contextos onde ha uma tensio entre o tradicional e o moderno ou em periodos de
transformagao social. A romaria e as celebragbes em honra a santos populares sao
muitas vezes marcadas por praticas culturais que misturam o catolicismo com as
influéncias indigenas, africanas e populares, como se observa nas Congadas de Catalao

(llustragao 29).

Celebragao esta, com elementos da cultura africana e da Igreja Catdlica,
envolvendo canto, danca, teatro e musica, numa perfeita demonstracéo do hibridismo
religioso brasileiro. Assim sendo, essas festas também funcionam como um espaco de
afirmacdo cultural, onde as comunidades reafirmam sua identidade frente a
homogeneizagao cultural imposta por influéncias externas.

a festa pode ser considerada como um ritual, quando muito simples, ou como
uma configuragao interativa de rituais que acontecem ao mesmo tempo ou em
sequéncia. O que caracteriza a festa é ela ser um evento coletivo de ruptura da
rotina da vida cotidiana. Uma ruptura que, em diferentes situagdes, coloca as

pessoas, as instituicdes e a propria vida social diante do espelho fiel ou invertido
do que elas s&o, quando nao sao a festa, Brandao (2015, p.37).

Fonte: (Foto: Zap Cataldo)
https://www.zapcatalao.com.br/



109

Cada festa religiosa carrega um conjunto de simbolos que representam valores
universais e locais. Os rituais, as dangas, os cantos e as devogdes s&do carregados de
significados simbdlicos que conectam o presente ao passado e ajudam a preservar a
memoria coletiva da comunidade. A simbologia religiosa presente nesses momentos tem
o poder de transmitir ensinamentos e valores de geragdo em geracgdo, criando uma

continuidade entre as diferentes fases da histéria de uma comunidade.

Sob essa 6tica, o significado das festas religiosas vai muito além do simples ato
de celebracdo uma vez que, representam momentos de construgéo e reconstrugcédo de
identidade e expresséo de fé genuina. Esses eventos tém uma importancia espiritual,
social e cultural, funcionando como resisténcia e preservacao de praticas e valores em
uma sociedade em constante mudanga. Além de seu carater devocional, também
desempenham um papel central na transmissao de solidariedade social e afirmagao da

cultura local.

A tradicdo de festas religiosas no Brasil, particularmente aquelas ligadas ao
catolicismo popular, € uma expressao de fé profundamente enraizada na cultura do pais
e muitas vezes marcada por procissoes, folias, novenas, ter¢os, missas, dangas e outras
manifestagdes culturais tornando-se assim, um marco de resisténcia e continuidade das
tradi¢cdes locais. Ao longo da histdria, essas festas passaram a ser representagdes de
memoria coletiva e ao mesmo tempo, manifestam os significados religiosos e sociais que

sao essenciais para a vida comunitaria.

Especialmente nas comunidades rurais e pequenas cidades, sdo essenciais para
a coesao social, pois reunem pessoas de diferentes origens e historias em torno de um
propésito comum, onde cada manifestacdo carrega um sistema simbdlico especifico,
como velas, imagens de santos, dangas, musicas, comidas tipicas, representando muito

mais do que aspectos externos da festa. Em Goias, como afirma Curado (2011, p. 74),

Um ponto importante ao se investigar as festividades acontecidas em Goias no
século XIX é o de que, quase sempre, as realizadas em areas rurais eram
organizadas por fazendeiros, em grupo ou individualmente, contando com o
apoio da maioria dos que participavam e raramente recebiam a visita de um
representante da Igreja. Nessas festas, como vimos em depoimento dos
viajantes, havia pouca diferenciagdo entre os momentos de diversdo e de
devogao, ao contrario, todas as etapas eram vivenciadas com a mesma



110

intensidade, desde a reunido, a musica, a comida, as rezas, a danca, que se
prolongava até altas horas, quando n&o até o nascer do préximo dia.

Exemplo disso, sdo as procissdes realizadas nas festas religiosas que, ndo séo
apenas rituais liturgicos; elas simbolizam o caminho de fé do fiel, sua jornada espiritual,
e a busca por purificagdo ou proteg¢ao divina. Esses simbolos desempenham um papel
fundamental, pois conectam o visivel e o invisivel, ajudando os fiéis a materializar suas
crengas e sentimentos espirituais de maneira concreta e acessivel. Constatamos entao
que, tais eventos religiosos populares, sdo representagdes da memoria coletiva de um
povo e ajudam a preservar as tradigdes e a historia religiosa, garantindo que as novas

geragdes nao percam o contato com as raizes espirituais e culturais de sua comunidade.

Em Goias, festividades como a Festa do Divino Espirito Santo, em Pirendpolis
(llustragédo 30), ou a Romaria de Muquém, no municipio de Niquelandia, ilustram esse
entrelagcamento entre religiosidade, cultura e identidade regional. Nessas festas,
observa-se a convivéncia entre a liturgia oficial — com missas, novenas e béng¢aos — e
manifestacdes populares como as cavalhadas, os cantos das folias, o uso de bandeiras,
promessas pagas com longas caminhadas e o culto a santos protetores da terra e do

povo, além do tado esperado momento da comensalidade,

llustracédo 31 — Procissdo da Semana Santa, Domingo de Ramos, em Pirendpolis

e

Font acebo da Preitur de Pirendpolis
https://portalcontexto.com/pirenopolis



111

Essas praticas refletem um modo particular de viver a fé: uma religiosidade
popular marcada pela oralidade, pela experiéncia comunitaria e pela presenga do
sagrado no cotidiano, como observou Brandao (2015, p.40),

Entre preces, cantos e dangas, a festa popular ora retine os fiéis em um mesmo
lugar diante do sagrado, como na missa e na novena. Ora o faz desfilar em
cortejos pelas ruas, como nas piedosas procissdes das noites da Semana Santa
em Pirendpolis ou na Cidade de Goias. Ora ainda, faz com que grupos de
pessoas, travestidas de devotos do Divino, de guerreiros congos ou folides de
Santos Reis, portem em pequenos cortejos uma bandeira, uma imagem que de
casa em casa “visita os moradores”, e troca bencaos por bens, e vai embora e
segue adiante. Ora, ao contrario das procissdes, como “no Muquém” ou em

Trindade, deslocam milhares de romeiros e peregrinos em busca de um lugar
sagrado.

Trata-se de uma teologia ndo sistematizada, mas sentida e vivida, que se
expressa nos rituais, nas musicas e nos simbolos que povoam essas celebragdes. Em
Bonfim-Goias, a memoéria das festas religiosas locais, ainda viva nas lembrancas dos
mais antigos, revela essa mesma logica de resisténcia e criacdo, promessas cumpridas
com o caminhar de joelhos por terrenos curvilineos, organizagao de tergos em lares
humildes, procissdes com cantos improvisados e a presengca marcante das mulheres

como guardias da tradigao.

Nesse sentido, a festa religiosa no contexto goiano ndo pode ser reduzida a um
evento festivo, mas deve ser compreendida como fendmeno cultural e espiritual que
articula tempo, espacgo e pertencimento. Mesmo sob o impacto da romanizagédo e das
transformagdes sociais, muitas dessas festas persistem, transformadas, mas ainda
carregadas de sentido. Elas representam ndo apenas a fé de um povo, mas também sua
memoria coletiva e sua luta por preservar modos proprios de se relacionar com o

sagrado.



112

3.2 . A sobrevivéncia de manifestagoes da religiosidade

A religiosidade popular no Brasil sempre esteve marcada por processos de
resiliéncia e ressignificacdo. Nascida da confluéncia entre o catolicismo europeu, os
elementos afro-indigenas e as condigdes sociais especificas das comunidades locais,
ela representa um modo particular de viver a fé, onde o sagrado se manifesta no
cotidiano, no corpo, na natureza e nas relagdes comunitarias. Essa religiosidade, no
entanto, foi historicamente alvo de desconfianca e repressao por parte da Igreja
institucional representando a religiosidade oficial, especialmente a partir do movimento
de romanizagdo, que visava uniformizar as praticas religiosas segundo os modelos

europeus e clericais.

No contexto brasileiro, praticas como o Cirio de Nazaré em Belém do Para, a
romaria a Juazeiro do Norte, as Festas de Reis no Sudeste e a devogao a Nossa Senhora
Aparecida refletem essa vitalidade. Nelas, observa-se a capacidade de adaptar e
transformar tradi¢gdes, mantendo vivos os significados originais da fé, mesmo frente aos

desafios contemporaneos.

Neste cenario, o estado de Goias apresenta diversas manifestagdes oficiais e
populares, boa parte delas relacionadas ao legado religioso trazido pelos portugueses,

num processo auténtico e sincrético de ritos e tradi¢oes,

“[...] possui uma identidade cultural, caracterizada pela diversidade, proveniente
dessa mistura de indios, negros, portugueses e imigrantes italianos, alemaes,
espanhois, entre outros. O tesouro valiosissimo, constituido pelas mais variadas
expressbes desses povos, adicionadas as manifestacdes surgidas ou
reinventadas, no decorrer do tempo, esta o cerne da cultura goiana. Desse
mosaico étnico, advém uma preciosa heranga cultural que, ao longo de décadas
e séculos, vem sendo transmitida de pais para filhos, de geragdo em geracéo,
possibilitando que até hoje permanegam vivas muitas destas tradigbes, iniciadas
ainda no periodo colonial” Almeida (2015, p.44).

Mesmo diante de pressdes, as manifestacbes religiosas sobreviveram,
reinventando-se em formas hibridas, muitas vezes a margem ou nos intersticios da

liturgia oficial. As festas de santos, as romarias, as promessas, 0s ex-votos, as folias e



113

os rituais domésticos sdo exemplos de praticas que persistem, transmitidas oralmente e
adaptadas de geragdo em geracdo. A religiosidade é capaz de resistir porque se

reinventa constantemente, mantendo sua vitalidade e adaptando a normatizagao.

No contexto goiano, essa sobrevivéncia assume caracteristicas particulares. O
Estado, marcado por um catolicismo profundamente enraizado nas zonas rurais e
interioranas, desenvolveu praticas devocionais proprias, que resistiram tanto a
romanizagao quanto as transformacgdes trazidas pela urbanizagao e pela secularizagao.
Folias do Divino (llustragdo 31), as bandeiras e novenas mantidas nas casas e fazendas,
sao exemplos de tradicdes que persistem mesmo com a diminui¢do do apoio institucional

e 0 avango das religides pentecostais.

llustragao 32 — Cartaz Folia do Divino / 2025 - Pirenépolis de Goias

Folia do Divino Espirito Santo
2025

26/05 Levantamento da Bandeira (local a definir)
27/05 Fazenda engenho de Sao benedito
(Hivilla, Larissa, Roberto do Dico & Familia)
§ 28/05 Fazenda Santa Rita (Renato Jayme & Familia)
29/05 Fazenda Santa Rita (Lilia, Tigrao & Familia)
30/05 Fazenda Raizama (Wesley & Familia)
31/05 Fazenda Raizama (Antonio Santana,
Marly & Familia)
01/06 - Chegada da Folia - Praca Central
apartir das 15:00hrs

Fonte: Inétaram hftps?//www.instaqr.co/re/DJnMIITvZWS/




114

Essa sobrevivéncia € em grande parte atribuida a resiliéncia cultural das
comunidades que as praticam e, pode ser expressa de varias formas, como a adaptacao
dos rituais para se adequar as mudancgas sociais, sem perder seu significado central.
Nesse caso, a resiliéncia ndo implica apenas na preservagao dos elementos culturais
originais, mas também na inovagao e transformacao desses elementos, permitindo que

as tradigbes se mantenham relevantes nas novas configuragdes sociais.

Nesse processo de permanéncia e reinvencao, um fator essencial para a
sobrevivéncia das manifestacdes religiosas € a memoria coletiva e a tradicdo oral,
colaborando para a perpetuacgao das praticas religiosas como elementos fundadores de
identidade cultural, permitindo que as comunidades continuem a expressar suas

crencgas, independentemente das mudancgas externas.

Desta feita, nos apoiaremos no conceito de “memdria coletiva” apresentado por
Halbwachs (2006) como “uma corrente de pensamento continuo, de uma continuidade
que nada tem de artificial, pois nao retém do passado sendo o que esta vivo ou € capaz
de viver na consciéncia do grupo que a mantém”, Halbwachs (2006, p. 102). Nesse
sentido, a memoria coletiva diz respeito a um acontecimento que teve lugar na vida de
um determinado grupo; e que em um determinado momento 0 grupo evoca as
lembrancgas vivenciadas. A memoaria €, também e, sobretudo, uma construgéo social e
um fendmeno coletivo e sendo uma construcédo social, torna-se parte, modelada pela
familia e pelos grupos sociais, € assim, a sua manutencao esta diretamente ligada a

afetividade que elas despertam nas comunidades.

Consideramos que a tradigdo oral € a transmissédo de saberes feita pelo povo,
de geracao em geracao, isto é, de pais para filhos ou de avos para netos. Esses saberes
tanto podem ser os usos e costumes das comunidades, como podem ser os contos
populares, as lendas, os mitos e muitos outros textos que o povo guarda na memdria
(provérbios, oragbes, adivinhas, cancioneiros, romanceiros, etc.), também sao
conhecidos como patrimonio oral ou patriménio imaterial. Através deles cada povo marca
a sua diferenca e encontra-se com as suas raizes, isto é, revela e assume a sua

identidade cultural.



115

Segundo Mey (2001, p.79),

A riqueza da tradicdo oral tem se manifestado historicamente nos mais diversos
grupos sociais e nas mais diversas formas: através das histérias de lutas, dos
mitos, nas festas religiosas, e procissdes; nos ritos musicais e canticos, nos
sambas e nos reisados. Esses grupos representam as vozes da sociedade e da
ancestralidade, e se organizam em padrbes de produgdo e reproducgao,
expressao e recepgao, mas também de opressdo e emancipagao.

E justamente essa riqueza da tradicdo oral que explica por que, em muitas
localidades de Goias, como em Bonfim, a religiosidade popular ainda representa um
espaco de coesao e resiliéncia. Mesmo quando silenciada pelas instancias oficiais, as
comunidades encontraram formas de se adaptar e manter o culto, revelando ndo apenas
uma fidelidade a tradicdo, mas também uma forga criativa de reelaborag¢ao constante do
sagrado. Nesse contexto, a fé € também forma de pertencimento e de organizagao

social.

Por consequéncia dessa vitalidade, em Goias, as manifestagbes religiosas
populares assumem caracteristicas particulares, sobretudo devido a ruralidade e a
continuidade histérica de muitas comunidades. Entre as formas mais antigas e
preservadas, destacam-se as procissdées rurais, muito comuns no passado, ainda
realizadas entre fazendas e pequenas localidades, muitas vezes em caminhos de terra.
Essas procissdes (llustracdo 32) envolvem cantos comunitarios, rezas de tercos e a tao
esperada comensalidade. Em localidades como Silvania, Pirenopolis, Cidade de Goias
e tantas outras cidades interioranas, as procissbées ndo apenas celebram a fé, mas

estruturam a vida comunitaria, fortalecendo vinculos sociais.



116

llustracao 33 - Procissdo do Fogaréu - Semana Santa na cidade de Goias

Foto: Secom
Fonte: https://tribunadoplanalto.com.br/cidade-de-goias-se-prepara-para-a-procissao-do-fogareu/

A sobrevivéncia das manifestagcdes populares e institucionais também esta ligada
a inovagao e ao processo de negociagao entre as praticas tradicionais, institucionais e
as novas formas de religiosidade. Em um mundo globalizado e marcado pela
modernizagdo, as comunidades religiosas populares frequentemente buscam formas de
conciliar sua fé tradicional com as influéncias externas, criando novas formas de
expressao que ainda mantém a espiritualidade popular, adaptando as festas religiosas
para o contexto contemporaneo, incorporando novas formas de celebragdo, como a
utilizagao de midias sociais ou a modificagao de certos rituais, com intuito de garantir a
continuidade e a relevancia dessas manifestacdes para as novas geragdes. Desse modo,
desenvolvendo formas de atrair novos adeptos e manter os antigos, como nos lembra
Machado (2020, p. 136),



117

Mais recentemente, o fendbmeno das missas-show, dos padres cantores e outros,
tornaram a liturgia mais amena e menos protocolar. Fazendo com que o
Catolicismo protagonizasse uma espécie de reascengao da crenga, tendo
missas arrebanhando milhares de pessoas, adoragbes em dons de linguas,
aspecto muito utilizado pelos protestantes, e padres cantores e ou tedlogos com
publicagdes de livros, cuja teoria reforgava a ideia de Deus, iniciados na segunda
metade do século XX.

Outro bom exemplo sdo os encontros semanais de oragao, realizados em casas
ou pequenas capelas, eram comuns desde o final do século XIX. A pratica envolvia toda
a familia e vizinhos, consolidando a tradi¢cao oral e garantindo a transmissao de historias,
cantos e rezas. Os tercos e ladainhas funcionavam também como espagos de
socializagdo, mostrando a interligacdo entre religido e vida social. Nos tempos
contemporaneos, a religiosidade continua a se adaptar e reinventar, incorporando as

tecnologias digitais sem perder suas caracteristicas essenciais.

Um exemplo marcante € o movimento que vem ganhando for¢a nas redes
sociais, de reza do rosario na madrugada (llustragdo 33), reunindo milhdes de fiéis
conectadas as 4 horas da manha através de transmissdes ao vivo em redes sociais como
YouTube, Instagram, Facebook, entre outros. Essa pratica evidencia que a dimenséao
comunitaria e devocional do tergco se mantém viva, mesmo em contextos virtuais,
permitindo que fiéis distantes geograficamente participem simultaneamente da mesma
experiéncia espiritual e pratica devocional mariana. Tal fenbmeno demonstra como a
tradicdo se preserva enquanto se reinventa, mantendo a memdria oral, os cantos, as
oragdes e o sentido simbdlico do ritual, a0 mesmo tempo em que se insere na

modernidade digital, fortalecendo o pertencimento e a coes&o social entre os devotos.



118

llustracédo 34 — Programagao Virtual - Quaresma de Sdo Miguel Arcanjo

SAO MIGUEL

SAO MIGUEL
=2 ARCAN]JO = = ARCAN]J O
+—2'0 2 5— 2 0,80+

SEGUNDA A SABADO

4H00 SANTO ROSARIO

BENGAO DO SANTISSIMO SACRAMENTO
5H57 E LOGO APOS A BENGAO, ORAGAO A
NOSSA SENHORA DE GUADALUPE

N[l,: DOM  DOM  DOM MARIO|
EDAIR MARCONY JOS RUY GUIDO SPAKI F

_ - EMSEGUIDA: PREGAGAO E SANTA MISSA -

DOMINGO
~ NAO TEREMOS NENHUM COMPROMISSO EM CONJUNTO, SANTO RO SARIO
‘}* APROVEITE £SE DIAPARA RASANTAMISsAEMsUA . B ~ e IRREIS DY N\ 5 V-
‘ PAROQUIA, CONVIVER COM A FAMILIA E DESCANSAR. AV
‘ QYENHA REZARCONOSCO -

FREIGILSON sowoomdyte &

B

& 31noK 00 wos NOSTIO 1344

TRANSMISSAO NAS REDES SOCIAIS
DO FREI GILSON/SOM DO MONTE

Instagram : Frei Gilson
Fonte: https://www.instagram.com/freigilson _somdomonte?igsh=bnV2ejhvNTI3MXNn

A sobrevivéncia dessas manifestacbes também esta diretamente ligada a
memoria coletiva e a tradigdo oral, que preservam nao apenas a forma ritual, mas
também o significado simbdlico das celebragdes. Cantos, oragbes, narrativas de
milagres e historias de santos locais atuam como veiculos de transmissao cultural,
garantindo que praticas antigas permanegam coerentes com seu sentido original, mesmo

quando adaptadas a novos contextos.

A inovacgao e adaptagao sao caracteristicas constantes da religiosidade popular
goiana. As comunidades ajustam percursos de procissoes, introduzem novos cantos,
envolvem criangas e jovens nas celebragbes e, mais recentemente, utilizam recursos

tecnolégicos para registrar e divulgar eventos religiosos. Essas estratégias permitem que



119

a tradigcdo permaneca viva e acessivel, assegurando que a pratica religiosa continue

significativa para todas as geracgoes.

Finalmente, a sobrevivéncia das manifestacbes populares evidencia um
processo continuo de ressignificacdo do sagrado, em que tradigdes antigas sdo mantidas
e, simultaneamente, adaptadas as necessidades contemporaneas. Cada geragao
reinventa as celebragdes, preservando rituais e significados centrais, ao mesmo tempo
em que garante a continuidade da fé e da identidade comunitaria. Assim, a religiosidade
popular, em Goias e no Brasil, demonstra ndo apenas resisténcia, mas também
criatividade, vitalidade e adaptabilidade. E nesse panorama que se insere o culto & “santa
menina” no Engenho Velho, um exemplo vivo da capacidade das praticas populares de
sobreviver e se reinventar frente as pressdes institucionais, assegurando a continuidade

da experiéncia religiosa para novas geragoes.



120

3.3 . Aromaria do Engenho Velho: a imposig¢ao do fim e a manutengao da fé

A partir da analise do contexto do surgimento da romaria do Engenho Velho,
na Antiga Bonfim, buscaremos entender a expropriagdo do culto dos camponeses ao
orago e a tentativa da Igreja em “romaniza-los”, procuraremos compreender, a seguir, 0s
motivos pelos quais a devogao a santa menina foi extinta pela Igreja Catdlica em 1921 e
readaptada conforme os ritos institucionais e ainda assim, essa pratica perdura nessa

comunidade.

O culto a Santa Menina do Engenho Velho, surgido no final do século XIX (ndo
ha um consenso sobre a data exata em que se iniciou) a partir das visdes de Henriqueta
e outras jovens, como descrito no capitulo 2, representa um episédio emblematico da
resisténcia da religiosidade popular frente aos processos de romanizagéo da Igreja
Catdlica em Goias. A aparicdo de uma menina que afirmava ter sido cruelmente
assassinada e enterrada, sendo santificada pela brutalidade de sua morte, gerou um
fendmeno religioso que se espalhou rapidamente pela regido. A fé popular, associada
aos milagres atribuidos a Santa Menina, resultou na construgdo de uma capela e no

aumento continuo do nimero de romeiros.

Conforme discutido no tépico 2.3, do segundo capitulo, o povo aceitou a
decisdo do bispo, mas havia alguns que ainda insistiam na devogao a santa menina.
Com intuito de ndo deixar brecha para tal comportamento, foram tomadas algumas
providéncias. A antiga capelinha de pedra, local das apari¢ées, foi derrubada e sobre
seus escombros uma represa foi formada e segundo relato dos moradores mais antigos
do local - que ficam visivelmente incomodados quando perguntados sobre a histéria da
santa menina - ha um respeito ou quem sabe temor, as normas da Igreja. Muitos
inclusive, servem no altar (ministros, ministério de musica, etc...) durante as missas na

comunidade.

Essa recusa em falar abertamente com detalhes sobre o fato, leva a algumas

reflexdes, nas duas versodes (Livro do Tombo e Silva) € mencionada a suposta apari¢ao



121

de uma menina que teria sido assassinada ou morta em virtude de uma febre. Ainda que
haja divergéncia no desenrolar dos fatos, em nenhuma das versdes escritas aparece o
nome completo da menina (somente Maria Magdalena), quem eram seus pais, se tinha
irmaos e nem se foi feito uma investigacdo sobre o dito assassinato. Se houve um
assassinato, existiu um assassino e nesse caso, uma investigacao levaria ao culpado o
que nos faz pensar: existiu uma preocupagdo com a romanizagao dos ritos e talvez,
também uma preocupagao com a reputacao de alguma pessoa afortunada, influente ou
muito conhecida que estivesse envolvida, caso um assassinato de fato tivesse

acontecido. Ainda ha o que se pesquisar ou o que se esclarecer sobre Maria Magdalena.

Dando continuidade as providéncias tomadas, com o intuito de oferecer mais
conforto aos fiéis, ao lado da fonte d’agua que mesmo sendo pequena nunca secou e
ficava préximo ao barranco (um dos locais das apari¢gdes), foi construida uma nova
capelinha e dentro dela, é claro, foi colocada a imagem de Nossa Senhora da Concei¢ao
Aparecida e assim, a romaria outrora direcionada a santa menina, é reestruturada com

NoOvo orago mas agora, com a permissao da Igreja.

Ali muitas pessoas se lavavam e se diziam curadas de alguma enfermidade,
outras vezes a graga alcangada era expressa em frente a imagem pelo milagre
concedido através da agua e as noticias sobre milagres chegavam cada vez mais longe.
Com o tempo, grandes filas foram se formando para chegar até aquela agua e para fazer
as oragdes dentro da capelinha, diante da imagem de Nossa Senhora e assim, a

experiéncia religiosa vai tomando novas formas.

Como destaca Otto (1991, p.32) o elemento essencial da experiéncia religiosa é
o Sagrado que € a designacao, referéncia para a experiéncia do numinoso. Otto
descreve e analisa como as pessoas reagem diante do sagrado. Ou seja, sua atengao
nao esta voltada para os testemunhos da histéria da religido, mas para a vivéncia

concreta da religiao e da mistica.

Nesse interim, além das oracdes e gracas, muitas pessoas traziam objetos,
representando as gragas alcangadas. Esses objetos podiam ser trangas de cabelos, pés

e maos de cera, fotos, muletas, tudo que simbolizassem a graga recebida, ou a promessa



122

paga. Na volta para casa levavam agua em pequenas garrafas para amigos ou parentes
enfermos que ndo puderam ir. E embora o veio de agua fosse modesto, a agua se

mantinha bem limpa.

A capelinha passou a ser um centro de milagres e ndo mais um recanto de
oragdes. Os objetos que ali eram deixados ficavam desorganizados e com o tempo
apodreciam em razéo das chuvas fortes, colaborando assim para que a capela perdesse
seu verdadeiro sentido e fosse ficando sem espacgo para que se colocasse mais objetos.
Essa movimentag&do mais intensa ocorria sempre ao més de junho, quando era celebrada
a festa de Nossa Senhora Aparecida e também S&o Jodo Batista, comemorado dia 24
de junho. E a pessoa que ficasse encarregada de organizar os objetos dentro da capela

para receber os devotos, seria o festeiro e deveria tomar a frente das responsabilidades.

Nascia assim oficialmente a festa de Nossa Senhora da Concei¢ao Aparecida
e S&o Joao Batista. Romeiros vindo de regides distantes e a cada ano que passava o
numero de fieéis aumentava. Sempre de carros de bois, com grandes barracas pra
acampar e dessa forma o Engenho Velho se transformava as vésperas do dia 24 de
junho. Anualmente a média era 200 carros de bois, 0 que deixava as pastagens em volta
da capela superlotadas. Os momentos religiosos eram muito fortes, desde pessoas que
iam pagar promessas, se lavar na fonte, deixar algum novo objeto em agradecimento a
graga concedida, até a grande procissao que envolvia todos os presentes e era
considerada o ponto alto da festa, além de toda beleza que vinha com a iluminacao das

velas.

Havia também outras atragdes durante a festa, como as pequenas barracas
de comercializagao, de exposicado de algum produto caseiro, barracas para refeicdo e o
grande salado de festas com as cantorias de folias de reis, catiras, os namoricos, enfim,
uma grande festa com todos as suas prerrogativas. E no final da festa, havia sempre a
despedida dos romeiros, com uma grande cerimbnia sendo realizada e a despedida
sendo feita através de acenos, abragos, gestos ou mesmo um cumprimento com o

chapéu abanando.



123

Em um ritmo, cada vez mais intenso, a romaria cresceu e surgiram 0s
problemas. As brigas, o grande numero de barracas sem licengas do festeiro, jogos por
apostas, farras, bebedeiras e roubos. Como assegura Silva (1999, p. 96)

Quadrilhas de ladrbées se formavam para invadir fazendas, pois estas nos dias
de festas encontravam-se totalmente fechadas, sem nenhum vigia. Mesmo no
decorrer da festa, junto com o povéo, ladrées se disfargavam com o Unico

objetivo de levar alguma coisa que por ali estava em condig¢des faceis. Tudo isso
distorceu completamente o sentido da festa.

Apesar dos problemas, o povo nédo cogitava ver a festa acabar, porém, a
situagao ficou tdo complicada que novamente a Igreja interveio na Comunidade do
Engenho Velho. O Padre Poli propds o encerramento da festa e isso, foi recebido como
ofensa, uma proposta inaceitavel, principalmente pelos mais simples. Tentando ver a
festa retomar seu brilho, Joao Batista da Silva (o Batistinha), toma frente da festa e faz
mutirdes, promove algumas melhorias como a constru¢ao de uma nova Igreja, simples,
de adobe?®” mas, bem maior e um pouco acima das duas capelas anteriores. O tempo

passou, novos desafios surgiram e na década de 70 a romaria chegou ao fim.

Hoje, a comunidade do Engenho Velho conta com uma aconchegante Capela
(llustracdo 34), e a grande festa de outrora em honra a Nossa Senhora e Sao Joao
Batista, foi limitada a um triduo, realizado sempre anualmente, entre os dias 22 e 24 de
junho. Momento em que ocorre a reza do ter¢o, missas, a coroagao da imagem de Nossa
Senhora da Conceigdo, levantamento de mastro, queima da fogueira em hora a Sao
Joao Batista e prendas levadas pela prépria comunidade e que sao leiloadas no amplo

salao de eventos, que fica ao lado da Igreja.

Apesar das agdes eclesiasticas, ao longo das décadas a fé do povo néo foi
apagada completamente. A histéria da Santa Menina continuou a circular na oralidade
da comunidade, e o culto, embora interrompido institucionalmente, persistiu nos

coragoes de alguns romeiros e nas praticas devocionais adaptadas, tendo em vista que

370 tijolo adobe é um bloco de construgao antigo, feito de terra crua, agua e fibras naturais como palha ou
esterco, moldado e secado ao sol. E um material ecoldgico, que oferece bom isolamento térmico e reduz
custos de construgdo por usar materiais locais e nao requerer queima. No entanto, sua desvantagem é a
fragilidade a umidade e a necessidade de um tempo de secagem prolongado, o que o torna inadequado

para a construgao de mais de um pavimento ou para areas com muita chuva.



124

ela foi reestruturada nas proximidades do local tido como sagrado por muito tempo. Esse
episodio reflete a capacidade da religiosidade popular em demonstrar resiliéncia e se
reinventar, mesmo diante de uma tentativa de homogeneizacao imposta pela Igreja, e
evidencia a importancia da memoaria coletiva e da fé como elementos de resisténcia

cultural e espiritual.

Ilustg ao 35 — Altar da Igreja - Comunidade do Engenho Velho

Fonte: LIVEIRA, Tania Maria de— Junho/2024

Assim, o culto a Santa Menina do Engenho Velho se apresenta como um
simbolo de resisténcia da fé popular, que sobreviveu ao controle institucional e continua
a ser lembrado nas narrativas da comunidade, mesmo apés a oficializagdo do fim da

romaria € mudancgas no culto.



125

CONSIDERAGOES FINAIS

A presente dissertacdo teve como proposito compreender as dinamicas
histdricas, religiosas e culturais que envolvem a devogado a Santa Menina do Engenho
Velho, inserindo-a no contexto mais amplo da religiosidade popular mariana e das
estratégias de romanizagdo empreendidas pela Igreja Catolica em Goias. Ao longo da
pesquisa, buscou-se evidenciar como essa manifestagéo religiosa, surgida a partir de
visdes misticas experienciadas por jovens do campo, rapidamente se tornou um espaco
de fé, romaria e milagres — configurando-se como um culto popular que confrontou,

direta e indiretamente, as normas eclesiasticas estabelecidas.

A analise das fontes primarias, especialmente o Livro do Tombo | e os relatos de
memorias durante conversas informais com a comunidade, revelou ndao apenas a
existéncia velada da devogcao popular, mas também os mecanismos de repressao
utilizados pela hierarquia eclesial para conter praticas consideradas heterodoxas. A acéo
do padre redentorista Salomao, enviado com a missao de romanizar a religiosidade local,
ilustra de modo representativo o embate entre duas formas de vivéncia do sagrado: uma
normativa, institucional, voltada a centralizacdo dogmatica; outra espontanea, enraizada
na experiéncia cotidiana dos fiéis, marcada por simbolismos proprios e por uma forte

conexao com o territério e a memoria.

Esse conflito evidencia um fendbmeno mais amplo da histéria do catolicismo no
Brasil: a tensao entre religido oficial e religiosidade popular. A Igreja, preocupada com a
pureza doutrinaria e a unidade liturgica, buscou, sobretudo a partir do processo de
romanizagao, uniformizar praticas e eliminar manifestagdes que escapassem ao seu
controle. Ja a comunidade, por sua vez, reinterpretou o sagrado a partir de suas préprias
categorias, reelaborando simbolos, narrativas e devogdes em didlogo com a vida
concreta. Nesse sentido, a devogdo a Santa Menina revela ndao apenas uma fé
enraizada, mas também uma capacidade criativa de resisténcia diante das imposicoes

externas.



126

Ao final deste percurso, conclui-se que o culto a Santa Menina do Engenho Velho
constitui um exemplo expressivo da resiliéncia da fé popular frente a institucionalizagcao
da religiosidade. Mesmo com o encerramento oficial da romaria, a devogao sobreviveu
no imaginario da comunidade, ainda que ajustada oficialmente de forma repressora,
continuou sendo transmitida pelas geragdes seguintes como heranga cultural e religiosa.
Nesse processo de transformacio, a “menina santa” foi paulatinamente passando por
ressignificagdes necessarias para permanecer, e esse espago sendo ocupado de bom
grado por Maria — movimento que mostra a for¢ga da tradicdo mariana no catolicismo
popular, bem como a capacidade de ressignificagcdo da comunidade, que ndo abandonou

sua devogao, mas a incorporou em novos moldes para garantir sua sobrevivéncia.

Mais do que um fendbmeno isolado, o caso investigado langa luz sobre a
permanéncia de uma religiosidade viva, plural e muitas vezes marginalizada pelos
discursos oficiais, mas que persiste como expressao legitima da experiéncia religiosa no
Brasil. Nesse aspecto, € valido ressaltar, as manifestagdes que, mesmo “desaparecidas”,
estao se reinventando e inclusive algumas delas sendo retomadas pelo Estado como a

criacado do circuito das Cavalhadas, por exemplo.

Ou ainda as Folias do Divino, as cavalgadas em peregrinagdo a grandes
Santuarios, e os recentes Rosarios rezados nas madrugadas via TV, redes sociais, e
tantas outras expressées que demonstram a vitalidade de uma fé capaz de se adaptar
as mudancas histéricas sem perder sua esséncia. A sobrevivéncia dessas praticas indica
que o catolicismo popular, longe de ser uma “supersticdo” ou um resquicio arcaico,

constitui uma dimenséo central da identidade cultural e espiritual do povo brasileiro.

Este estudo, ao dar voz a uma histéria esquecida ou silenciada, traz
possibilidades de pesquisar outras festas “desaparecidas” ou que por alguma razao
tiveram suas dinamicas alteradas em fungao de “interesses” diversos, o que contribui

para o fim do pensamento romantico sobre as festas de devogdes populares.

Possibilita trazer a tona identidades goianas submergidas, no caso pela Igreja, o
que demonstra um importante conflito entre religiosidades e religiao (poder), poucos

conhecem a historia da “menina santa”. Contribui ainda para o reconhecimento da



127

diversidade interna do catolicismo e reafirma a importancia da escuta sensivel as
manifestacbes de fé que emergem dos lugares menos institucionalizados do tecido
social. E reconhecer essas praticas nao significa apenas valoriza-las como “curiosidades
histéricas”, mas entendé-las como parte constitutiva da memdria coletiva, revelando

como comunidades constroem sentidos de pertenca, identidade e transcendéncia.

Em termos metodoldgicos, a investigagao reforga o valor do dialogo entre fontes
escritas e relatos orais, permitindo captar tanto o registro oficial — marcado por tentativas
de controle e silenciamento — quanto a memoaria viva da comunidade, que guarda as
marcas da resisténcia e da adaptacdo. Nesse encontro entre historia e memoria,
percebe-se como o passado se atualiza no presente e continua a inspirar modos de viver

a fe.

Como perspectiva para pesquisas futuras, sugere-se o aprofundamento da
coleta de relatos orais e a ampliagdo do dialogo com outras experiéncias semelhantes
de devogdes populares suprimidas, a fim de compor um quadro mais abrangente das
formas de resiliéncia e reinvencdo da fé nas margens do sistema religioso dominante.
Além disso, estudos comparativos poderiam iluminar como diferentes comunidades em
Goias e no Brasil responderam a romanizacao, seja adaptando seus cultos, seja os

recriando sob novas formas.

Por fim, este trabalho abre a possibilidade de investigar outras festas
“desaparecidas” ou transformadas em um contexto de retomada institucional, como as
Cavalhadas, e de trazer a tona identidades goianas submersas, muitas vezes suprimidas
pela Igreja ou pelo Estado, mas que continuam a se manifestar por meio da cultura, da
oralidade e da devocdo. Esse movimento de resgate ndo apenas enriquece a
historiografia local, como também evidencia o conflito entre religiosidade popular e
religido institucional, mostrando que a fé, mesmo quando submetida a represséo,

encontra sempre caminhos de expressao e de sobrevivéncia.



128

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS e DOCUMENTAIS

ACIN, Ana Morte. Sor Maria de Agreda y la vida cotidiana en Agreda en el siglo XVII:
una aproximacion histérica. Cuadernos de Histéria Moderna. v. 39, p. 122, 2014.

ANSON, A. Y BOLOQUI, B. La Catedral Basilica de Nuestra Sefiora del Pilar, Las
catedrales de Aragon, Ibercaja, Zaragoza, 1987, pp. 242-309.

AZZl, Riolando. Nossa Senhora Aparecida: histéria, fé e devogao. Sao Paulo:
Paulinas, 2004.

BALTHASAR, Hans Urs von. Maria: primeiro amor do mundo. Sao Paulo: Loyola,
1999.

BARNAY, Sylvie. Le Ciel sur la Terre: Les apparitions de la Vierge au Moyen Age.
Paris, Les Editions du Cerf, 1999.

BERNARDINO, Luiz. Nossa Senhora de Guadalupe. Aparecida: Editora Santuario,
2001.

BETTENSON, Henry. Documentos da Igreja Crista. Sao Paulo: Aste, 2007.

BIBLIA. Biblia Sagrada Ave-Maria — Trad. dos originais grego, hebraico e aramaico
mediante a versao dos Monges Beneditinos de Maredsous. Bélgica, 2013.

BORGES, Humberto Crispim. Histéria de Silvania. Goiania. Cerne, 1981
BOURDIEU, Pierre. Sociologia. S0 Paulo: Atica, 1994. p. 21.

BRANDAO, Carlos Rodrigues. Memérias do sagrado: estudos de religido e ritual.
Sao Paulo:Edi¢des Paulinas, 1985.

BRASIL. Constituicao Politica do Império do Brazil, 25 de margo de 1824. Disponivel
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao24.htm. outubro de 2023.

BROWN, Raymond E. O Nascimento do Messias. Sdo Paulo: Paulinas, 2005. p. 564-
565.

CATOLICA, Minha Biblioteca. As Aparigdes de Nossa Senhora. Curitiba: Minha
Biblioteca Catdlica, 2022.

CROATO, José Severino. As linguagens da experiéncia religiosa. Sdo Paulo. 2001.
Cap. IV. p.129-175



129

CURADO, Joéao Guilherme da Trindade. Lagolandia — Paisagens de Festa e de Fé:
uma comunidade percebida pelas festividades. Tese de Doutorado. UFG, 2011.

D’ABADIA, Maria Idelma Vieira. Diversidade e ldentidade Religiosa: uma leitura
espacial dos padroeiros e seus festejos em Muquem, Abadiania e Trindade — GO. Paco
Editorial, Jundiai, 2014.

DAOUST, |. Marie dans les catacombes. In: Esprit et Vie, n. 91, 1983

DEBIASI, Evaristo. A Verdadeira Fisionomia dos Santos. Sdo Paulo: Editora AlS, 12
ed., 2009. 179 p. ISBN 978-85-61995-00-3.

DEL PRIORE, Mary. Histéria das mulheres no Brasil. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 1994.

ELIADE, Mircea. O mito do eterno retorno: arquétipos e repeticdo. Sao Paulo: Zahar,
1992. p. 38.

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a esséncia das religides. Sao Paulo: Martins
Fontes, 1993. p. 26.

FERREIRA, Marcos Manoel. Congada de Cataldao (GO): o sincretismo da festa
popular na perspectiva dos devotos. 2021. 153 f. Dissertacado (Mestrado em Historia)
— Universidade Estadual de Goias, Morrinhos, 2021. Disponivel em:
https://www.bdtd.ueg.br/handle/tede/1091. Acesso em: 28 ago. 2025.

FLEXOR, M. H. O. O Concilio de Trento e as Constituicoes Primeiras do
Arcebispado da Bahia “programa” da arte sacra no Brasil. Salvador: EDUFBA, 2016,
pp. 206-251. ISBN: 978-85-232-1861-4. https://doi.org/10.7476/9788523218614.0013.

FRAGOSO, Hugo (ofm). A Era Missionaria (1686-1759). In: Histéria da Igreja na
Amazoénia. Eduardo Hoornaert (Org.). Comissao de Estudos da Igreja na América Latina,
1992.

FRANZIM, Aldemir. Os romeiros do Muquém / Aldemir Franzim e Alberto da Silva
Moreira. Goiania: Editora Espaco Académico, 2019.

GARCIA, J.A. El libro de Oro del Pilar, Heraldo de Aragén, Zaragoza, 2003.
Gilles, Emery. Teologia Escolastica. 2011, p. 12-30.

GOMES FILHO, Robson Rodrigues. Os missionarios redentoristas alemaes e as
expectativas de progresso e modernizagcao em Goias (Brasil, 1894-1930), Vol. | e
Vol. Il. Niteréi, RJ. 2018.



130

GOMES FILHO, Robson Rodrigues. Ultramontanismo e catolicismo popular em
goias no inicio do século xx: caracterizagdes e problematizagdes. Revista Mosaico,
v. 13, p. 51-66, 2020. e-ISSN 1983-7801

GOMES FILHO, Robson. A repressao religiosa ao movimento messianico de santa
Dica pela Ordem Redentorista em Goias (1924-1925). Dissertacdo (mestrado)-
Universidade Federal de Ouro Preto, 2012.

GONZALEZ, Justo L. Uma histéria do pensamento cristdo: dos primérdios ao Concilio
de Calcedoénia. 3. ed. Sdo Paulo: Vida Nova, 2004. cap. 4, p. 79-100.

HALBWACHS, Maurice. A Memoéria Coletiva. Centauro Editora. Sao Paulo 2006.

HOORNAERT, Eduardo (org.). A Era Missionaria (1686-1759). Comisséo de Estudos
da Igreja na América Latina, 1983.

HOORNAERT, Eduardo. Formagado do Catolicismo Brasileiro. Petropolis. Vozes,
1989.

LANDGRAF, Robert. O Dogma da Assung¢ao de Maria: um paradigma para a
antropologia e a escatologia cristd. Um estudo histérico-teolégico. Sao Paulo, 2022.

LEITH, Mary Joan. "Early Marian Devotion and the Cult of Images." In: Bockmuehl,
Markus; Strange, Tom (eds.). The Cambridge Companion to Jesus. Cambridge:
Cambridge University Press, 2001. p. 152-153.

LOPEZ, Maria del Carmen. Santa Maria Maggiore: historia, arte y espiritualidad. Ciudad
del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2003. p. 45-47.

MACHADO, José Henrique Rodrigues. Devogao e Fé nas Folias em Morrinhos/Go:
Resisténcia na tradigdo do catolicismo popular. Morrinhos, 2020.

MEIRELLES, Victor. Primeira Missa no Brasil, 1860 - Tinta o6leo sobre tela,
268x356cm.Museu Nacional de Belas Artes, Rio de Janeiro. Disponivel em: <

https://enciclopedia.itaucultural.org.br/obra1260/primeira-missa-no-brasil>. Acesso em
12 de outubro de 2023.

MEY, Jacob L. As vozes da sociedade. Trad. Ana Cristina de Aguiar. Campinas, SP:
Mercado de Letras, 2001.

MICHAELIS, Dicionario. https://michaelis.uol.com.br/busca?id=mZov. Acesso em: 07
julho 2025.




131

MIRANDA, Jo&o. O Santo do Manto: A historia de Sdo Juan Diego e Nossa Senhora de
Guadalupe. Sao Paulo: Paulus, 2021.

MONFORT, Associagdo Cultural. PIO IX — Bula “Ineffabilis Deus” — Dogma da
Imaculada Conceicdo. P. 10. Disponivel em: http://www.montfort.org.br, 08/12/2024

NASCIMENTO, Lucas Pedro do. Ele desceu la do céu, na bandeira assentou: o
catolicismo popular e a devogao a Sao Sebastiao em Leopoldo de Bulhdes e Silvania,
Curitiba. CRV. 2021.

OLSON, Roger E. Histéria da teologia crista: 2000 anos de tradi¢cdo e reformas. S&o
Paulo: Editora Vida, 2001.

OTTO, Rudolf. O Sagrado: o mistério do numinoso. Trad. N. L. S. Vasconcellos. 4. ed.
S&o Paulo: Martins Fontes, 1991.

OTTO, Rudolf. O sagrado: os elementos irracionais na ideia do divino e sua relagao
com o racional. Tradugao de Paulo Mendes. 15. ed. Petropolis: Vozes, 2012.

PALACIN, Luis. O Século do ouro em Goias. Goiania: UCG, 1994.
PAROQUIA SENHOR DO BONFIM. Livro de Tombo n° 01, (1915-1928) .
PELLEGRINO, Bruno. Maria: histéria, culto e doutrina. Sdo Paulo: Paulus, 2001.

POHL, Johann Emanuel. Viagem no Interior do Brasil. Tradugdo de Milton Amado e
Eugénio Amado. Belo Horizonte: Itatiaia/S&o Paulo: USP, 1976.

PRANDI, R. Um sopro do espirito. Sdo Paulo. EDUSP, 1997.

PRIBERAM. Dicionario Priberam da Lingua Portuguesa, edicao em portugués do
Brasil para Kindle, junho 2008. ISBN: 978-989-96820-2-3

QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de. Sociologia — O Catolicismo Rustico no Brasil.
Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, Sao Paulo, n. 5, p. 104—-123, 1968. Disponivel
em: https://doi.org/10.11606/issn.2316-901X.v0i5p104-123.

REIMER, Haroldo. Liberdade Religiosa na Historia e nas Constituigdes do Brasil. Séo
Leopoldo: Oikos, 2012.

RIBEIRO, Anténio. Fatima, evento e mensagem. Fatima: Santuario de Fatima, 2007.

RODRIGUES, Leonardo Affonso de Miranda. Aparecida: o milagre e a construgao da
fé. Rio de Janeiro: Editora PUC-Rio; Sao Paulo: Loyola, 2012



132

ROSENDAHL, Zeny. O sagrado e o espaco. In: CASTRO, Ina Elias; GOMES, Paulo
César Costa; CORREA, Roberto Lobato (Org). Geograficas e Exploragdes: percurso no
fim do século. Rio de Janeiro: Bertrand.1997.

SAINT-HILAIRE, Auguste de. Viagem a Provincia de Goias. Traducdo de Regina Regis
Junqueira. Belo Horizonte: Itatiaia/Sao Paulo: USP, 1975.

SALES, Lilian «A legitimacao das aparicoes da Virgem Maria: estratégias e
agénciasy», Etnografica, vol. 17 (2) | 2013, 317-3309.

SANCHIS, Pierre. Arraial: Festa de um Povo, as romarias portuguesas. 2. Ed.
Traducido de Madalena Mendes de Matos. Lisboa: Publicacbes Dom Quixote, 1992.

SANTOS, Candido dos. Jansenismo e Antijansenismo nos Finais do Antigo Regime.
CITCEM — Centro de Investigacdo Transdisciplinar «Cultura, Espago e Memoria.
Companhia das Artes, Porto, 2011.

SIEDELISKE, Flaviano Nogueira. De Niceia a Calcedodnia: as contribuigdes
cristolégicas dos Concilios Ecuménicos. Revista Teologia e Espiritualidade, v. 6, n. 11,
jun. 2019. p. 23-37. ISSN 2316-1639.

SILVA, Jovandir Batista da. Familia Batista: dos mistérios universais aos contos
regionais. Inspetoria S&o Jodo Bosco. Silvania, 1999.

SILVA, Thiago Castro e. Estruturagcdo e conservagao do cerrado no contexto da
paisagem: entendendo a vegetacao da floresta nacional de Silvania e seu entorno. UEG,
Anapolis: 2020

SILVA, Mbénica Martins. A festa do Divino: romanizagao, patriménio e tradicdo em
Pirendpolis (1890-1988). Goiania: AGEPEL, 2001.

TERAOKA, Thiago Massao Cortizo. A liberdade religiosa no direito constitucional
brasileiro. Tese de doutorado. Departamento de Direito do Estado (DES) da Faculdade
de Direito da Universidade de Sao Paulo (FDUSP), 2010.

U. BELLOCCHI (a cura di), Tutte le encicliche e i principali documenti pontifici
emanati dal 1740, vol. 1V: Pio IX (1846-1878), pp. 319-329, 1995, Libreria Editrice
Vaticana, Citta del Vaticano.

VAZ, José Carlos. Trindade: a cidade santa do Divino Pai Eterno. Goidnia: Ed. da
UFG, 1997.

WEBER, Max. Economia e Sociedade. Fundamentos da Sociologia Compreensiva.
Brasilia: Ed.UnB, 1994.



133

WEBER, Max. Sociologia da religidao. Traducdo: Regis Barbosa e Karen Elsabe
Barbosa. Sdo Paulo: Editora Vozes, 2009.

WERNET, Augustin. A Igreja Paulista no Século XIX: a reforma de Dom Antdnio
Joaquim de Melo (1851-1861). SP: Atica, 1987.

ZIMDARS-SWARTZ, Sandra L. Encountering Mary: From La Salette to Medjugorije.
Princeton: Princeton University Press, 1991.

REFERENCIAS DOCUMENTAIS

CONCILIO ECUMENICO VATICANO Il (1962-1965). Constituigdo Dogmatica Dei
Verbum: sobre a revelagdo divina. Trad. Tipografia Poliglota Vaticana. Sdo Paulo:
Paulus, 1997a. (Col. Documentos da Igreja).

CONCILIO ECUMENICO VATICANO Il (1962-1965). Documentos do Concilio
Vaticano Il. Org. Lourengo Costa. Trad. Tipografia Poliglota Vaticana. S&o Paulo:
Paulus, 1997d.

IGREJA CATOLICA. Catecismo da Igreja Catélica. Sdo Paulo: Loyola, 2000.

PAULO VI. Exortacao Apostdlica Marialis Cultus: para a reta ordenacédo e
desenvolvimento do culto a bem-aventurada Virgem Maria. Brasilia: CNBB, 2016.

PIO Xll. Carta Enciclica Humanis Geniris. 1950. Disponivel em:
https://www.vatican.va/content/pius

PIO Xll. Munificentissimus Deus: Constituicdo Apostélica sobre a definicao do
dogma da Assuncgao de Nossa Senhora em corpo e alma ao céu. Vaticano, 1 nov.
1950. Tradugéo oficial em portugués. In: Documentos Pontificios Marianos. Aparecida:
Santuario, 2005. p. 33.

VIDE, Sebastido Monteiro da. Constituicoes primeiras do Arcebispado da Bahia:
feitas e ordenadas pelo ilustrissimo e reverendissimo senhor D. Sebastiao Monteiro da
Vide, arcebispo do dito arcebispado e do Conselho de Sua Majestade; propostas e
aceitas no sinodo diocesano que o dito senhor celebrou em 12 de junho do ano de 1707.
Coimbra: Real Colégio das Artes da Companhia de Jesus, M.DCCXX [1720]. 10 f. ndo
numeradas, 618, 32, 187 p.



134

ENDEREGOS ELETRONICOS UTILIZADOS

SANTUARIO DE LOURDES. A histéria das apari¢cbes. Disponivel em:
https://www.lourdes-france.org

ORIONDI.NET. O milagre da neve e a devo¢ao mariana. 7 ago. 2024. Disponivel em:
https://www.oriundi.net/milagre-da-neve-historia

NEWS, Vatican. A histéria das aparicoes de Lourdes. Disponivel em:
https://www.vaticannews.va/pt/igreja/news/2019-02/nossa-senhora-lourdes-aparicoes-
historia.html.

NEWS, Vatican. A histéria do milagre da neve e a fundagao de Santa Maria Maior. 4
ago. 2024. Disponivel em: https://www.vaticannews.va/pt/igrejaviva/2024-08/milagre-da-
neve-roma.html.

NEWS, Vatican. Roma, festa de “Nossa Senhora das Neves”. O Papa nas
Vésperas de 5 de agosto. Data da Publicagéo: 05/08/2024

NEWS, Vatican. Sao Joao Paulo Il e Nossa Senhora de Guadalupe. 12 dez. 2019.
Disponivel em: https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2019-12/sao-joao-paulo-ii-e-
nossa-senhora-de-guadalupe.html.

BASILICA DE APARECIDA. Histéria de Nossa Senhora Aparecida. Aparecida:
Santuario Nacional, 2023. Disponivel em: https://www.a12.com/santuario/historia.
Acesso em: 1 maio 2025.

CRUZ TERRA SANTA. A veneracao de Nossa Senhora das Neves no contexto
histérico. 6 ago. 2024. Disponivel em: https://www.cruzterrasanta.com.br/nossa-
senhora-das-neves. Acesso em: 05 maio 2025.

LOURDES-FRANCE. The Apparitions. Disponivel em: https://www.lourdes-
france.com/en/the-apparitions/

MARIOLOGICUS, Locus. Iconografia de Maria: Catacumbas de Priscila, a
Anunciacao. Edicao Locus. 23/09/2022. https://www.locusmariologicus.org




135
ANEXO 01

Portaria — Jornal O Estado de Goyaz 12/01/1892

-

GOYAZ

.

, r—

ANNOI

— C e emme ——

“w"“‘,\,..,,,,, Terca-feira, l"dejageiro.de I8l_)2 T f&';;“

Al D S

o, DN Sl pe gl

__EBSTADO DE GOYAZ 3
Escoli\ prscopul e tinangunii oo, ,mnu.n. A rv | e ¥
[ nwirn ot o o oI [N RKOI LS Dot |
sty somani | i X i \ lv';:m\lim o W u'.'“"|' o ol
\ m-\'ulu que S, it o s o sy diant e
DR veou e anii das 0 i | gt b i fallwmos, e qio
dependencins doadificio do Se- | M tn O AN I 0%, HEhGVIE
Nito | = " l|0 mlul molesting \IYHI'r\‘ que o
II""“H"‘ e [E e e v de nll\y'.
vicul serddadi a0 | ano queren fii i ll‘mu Xt } LhEH NI
+, Hypolito Costa, i iy iy eis \ ‘»-4.‘. ORI
e nteacdi para o salio escos ‘:'. Iy RenTion _\.mu.u O protes A
el Tado i da Dedra. | i (illotatimanto i st ot
Todos os dins, 0 | mento i v ¢ i 5
s dominzos, dins sanerificndos | dicein ..“1., o Ao i eadi s | 7 s |..‘.m;.M
o as foivis haveri ki des- | o copuies: o 107Ghilo
TR TR | (i |mv|'|||| a0 hl|||ml|(' e o \ Gt o 0 "”"“‘ h
| DsOryaGio o fnll W T f
R R A ko v oo | w e i, lm‘uu g s B A i e o
e A | S 44...;.4-»., PG doiis | QUom Ao amave T SR
Gontinui entre nos o distine= et b Sy ol SO K,}f,','_‘,‘,',‘,"“"," hEtagmpy !j:" Locniy
(0 pro Iw.hm-|ml|hwnh-Ihnnmu. NoslnIGHEt OGN i (e Jho )\ A A
v S \ sunpoviie (oixon dd sor ot ANAL LA i -
anciseo Olimpio de Paisit ) da doitra=b ity e GattliEI e v dissc
quie acnba deebier wm mez de | et i jia U o tacil pro- | o it i e
teactne de sun saus | leio, ticando as i ul-lkl o8 1 vv\\ o 50 dospes
!,'(,‘ il | monosyllibo? ' '" ‘". iFa e | (goutiunals
ol i e Ao o e on- | cndoirs o
O fribunal da Rely RO | amp o ¢ | | EXPEDIENTE DO BISPADO
o sextn foir A A SOUIIEDADE DI LERO X | Wi horns s nmnm con i
A | i vt g \ ; i ..'": s | Portaria
o I'|n'|u |.|||.n imento de Dot SR it e G umit. Q01 Inks G 5
l,l.‘,,,,l n|.||\lnulw|v- ‘lu(-‘qull‘:u‘]ml' qual. | imoveraivordude 1D -"ﬂ|ll'n'(ln Duarte Silva, por
En o, “,m‘,,“,..( ,. “..h‘ meree de Deas e da Santa Sé A
‘oi removido da co I postolicn, Bispo do Goyaz,
S, Antomo da Estrel] | Bazemons saber que havend
o Rio Greande do Sul. opalido por quasi (o
Morrinhios, noste Fy tide R l,;;:"," B GO que o (rosucsin o
de diveito de. Genuino Firnm SR .__\“,"'“' | :|IA~¢‘\|H‘Hl‘l.mwnp'n | Bomfim. cm certo luzae, di
Vidal Capistrano. AT SS TGO AT w5 em uma poen dlas
e w \\n\m:h- Horonuxy 0 are aHIbE 61 vin oo
101 promovido a tenente o ) e e e doixn do mandar
rouel ||ux' muv-uulu.h- o tenente Tl l(:"'\'l"“ “v“ AbUatiniasige s o santos,
coronel lnado Braz Abran i alos et
Lox, (In.H o hatalhio, ninguid hidn o cons
i vada o recipientes do video
Catalio A u.u.-m
Consta que em: Gataldo wm | aoda i mais et : i (imat no
pegueno grapodelomens deck- | mente wom Ll o 4|m' (2 R s e o RS B A O et
ou 110 it juizde direito, 1o ! i G | b astox do cosax, manina [ DONO & CFCNGIL em es dppi
motor publico ¢ A Intendenein 1“ Wi I | 1 thvane 1 i ¢oes, como em factos sobrena-
{ue estivim depostos, continu- | ende .(";;m,fL i ik e e {uracs. o quo o ¢ maix do que
o porem todos no legitimo | o o o | 10, i ouponse e e um simples efitito natural di
R T aqo0s: i e o i Wz, moro. plienomeno optico.
1!l ol oo, ) disse | como eatan veneidos pe
Pediue obtey b (i o | G e san, b L m Ieou e procuimos
% : . Mo com 0 maior interesae. | Oumosts aollior (e possons (idecignt
{ LI amotor |'“l lico “" "'““ N o b ) L i A | mnn. pensamentos -:n\lw‘ 4-(|u'|\m de [} t
U Rio Paginahybi o nosso ami- | i, i o o 1o dizor i vor Geipicio Laniboiy di o i criteriosns, o do
omony Sou- | U, et g e pese. isto 6 ombori o o koA indontasinyg
78, sondo nomentlo, v JHICATLIIE ey N e en ! don | ISP . Gy So<havinmosido ao dito
tuil-o 0 s, 13¢ boa hora Al R Lol vn el n progiteot | i '"‘““ |"‘:""“"“l” O
Oliveira. " i n Senhora di led | res da Agua Santa, como
X e | by 1 i N | chamao, ¢ haviamosapproyado
Tem estndo infermos 08 srs. | enkoile so npplicac « At "‘: ‘ pivvodos | tdo.
deputados Felicis<imo, Villa piohooMite i n.......u:.: |:-'vl'-' G Amor o gt ..1.\.:‘ \“.,.h. Nos na Diocese a unica
nho e Aprigio. o8 .|:\.‘.. AL, ox aua adade competente parades
I'|mu|>llnltn-»lulu'llw nentode: ) diynoaiuines s=obre o enso, dec
sejumos lhes \ e 5 quenadaapprovamos
Christo reina ! o e = quinng |<‘5(.-.- m.uyluwf\\ l;3.|‘| | | «Portaria prohibim
4\ wn requer ml-ulnl ) | i ollos, envin aos u‘ Bt "[\Hllqlll't'm to religios
guel Vieira “r s ¢ mnf. e, | cionado lugar, como Novenas
fue se rotive das i Wi, novembro da 1801 i ercos, pr s, vo:
Rio de Janciro, a image DI CasTiO LOPES. i S| U » SachGraobanon Sus-
Senhor Crugificndo, rosponden Ay poe vl | 1 lipenaroiiitodoror H\lulqnm' sncer-
o exm.tministrodn Sindionels patne | HEE e alli colabre, Gomo nos
o oneaAPx—nA iviine ..‘Hm\ et o i1 ‘,‘;.‘ Ld‘ﬁ‘..‘,‘,,‘ A Wit infrin-
to ho tribunal do jury 3 mui avaros o oo | 0 Mlongi i vajo i wreji ue pro-
dealiberdid iosa dos nen- LEAO Xlll © i prossons do it w0 bispos, plotola {?;I;“"“';;‘“l';fm,;;K;“'"; i B e AR
tholicos, » Malizos minontos oos lomens ! s v tal fim destinados.

j e choin o ndo-Nos tambem que
Podos 0s Ministros, exeepto o toy .,....uw‘.\.:... ¥ o pretonde maquolie lugar ev-
da ngricultura, deram foris no e e L\t i capelin, @ que ji 8o o8-
dia de Natal, .:.. i o m ! 1 U ilaY o GeATGISCaAR B0 Y onstituindo l\l‘nm especie de

| : i Angeli, keu M‘(‘\l‘h“l-l ! :
10 ompregs 1o os (e suios lice ;
| Questdes grammaticaes u_.',\.m.m. Mnj\uﬂ‘ g O dos ecelo: cos da sua ci A L AN licenga pa-
R B s, alins (Continiia) | qannto (dazsodifienche O EINGTEY
U LRI B RO e 2 atinilofn .\|}nm|'u|:'n|u nl:nndndmlv :
Banalaen akoroUaroalnal[IiEEN I Ln|u‘||1| R O e e I ido o nos=o bom povo do
e o tas SR | 208 il Hoacean do gracos. VARIEDADE Nvcowdt onaymdi: Vo o | cum rizen os mandamentos
e, | A i o — R
i, i ot i love. quo w0 infinito do'osus givo dvlei de Deus ¢ os da Egregn, o
vel o A L oite hixcoutox, do . s subre i G LTS g 3
e v An et o] Comagn o segiida Brapca Leslie ivagho s subreditanyliondavareadoiitonticies g o
ERE i Ut exnn i locumantos. RS AL purase v | pana satistizer sua de
quo aproveito o iy F Lt e sor | LCNLE=5C COM A8 pratic s iy
c!h!un‘ n todos os que " t‘\lF\‘A'lIl'lW i e a:me "“ I‘ Branea Y \| Al de De !: \- Eareja estabelecidas e o )\|\)\u-
ot mouin Pl
Mg, e 0 algim o #i1 Q10 DNYOIVD nluu
i <buber, o puder, ‘Tnes (o - 4-\rl.|||m| s delicados botdes em uma ('1||\h||n e |
que o mo siloncin o mpdrio diversns % JUvenis, 0o | misgo, mo iz o affecto mutornal -v Dida e passada enn a Camava
impossibilidade de s nbnixndoras o | avistiren Sioin enrlalr i n«(m.\. avo uo K.n o |‘|n-u l\|\ll|(|n|hh|uulu de Goyaz,
secrofarios dos diversas congrogi- [ rodnndo AIu\'umll'i il ¢ o uq\m- =0b Nos=o signal e sello de Nos-
R e que. contn on mintatrox dns | enmpo do recroin o ploncontasil o | corio ot \ o g
perguntas, recobi, ¢ ha 1o poucs Bl oxtrangolras, (dm endium o | qugnn oxcoln dnntdein do Loslio, on- | Mas quan A vosa, lombr RS aos 8 de janeiro do
A._..,.,.,, A qua vorsh xobre o motivo o ‘ din :}n "K"L'('"("f.‘:“"( oy i 'Axlgllvlu pelos moninos o | ||||\’|>~ ...m o .m Jesus, por i
o8t o o que se lhe facio mm.um dn dldein, quo prowurosos Ao na Excriptur adou-
kit ine pose. nei o e disor | FOIGNOS X0 o “quanta | it mil oxelamngoes o porgintis | § it dlo Shara
@ verdato s, ¢ locugho W | meve " 0 i coxt I
G .,.,L‘."..'.n.i dbriaen 10 | atando i i it \uu:ul:uml:‘L“MI\/m‘I“ﬂ hor .",1
GRS i Yoce pecear om nl|:||n| Dot n sovern | | o o o ..<,‘.~.‘.‘ Rispo do Goya,
R o as. [onhola oxprossio 4o rosto trahie-he d no»v. il AL
ma pirecor que vale m;mm ento o infelis occlosias(i ‘mu‘-..“.h. I e
Hove- Bom quen (e sy Quinoiosty Ll (LY Branen Lostio a nnica fitha o | Mt 2 El e GORRESPONDENGIA
N obatantos (6t o consul- | 0 dikn 46 % .;.:: que guando | (o i dalign d provineia, | 18! 'l" N "“"“"""v" o mundo,
into ) N0 me 8 SUAHAID L e anc 5 0 o i% 0! D Cous: :
net e 0| i S SR | ol M S ilHGai el sl st ol 30 d e movezas
il el e |( tun | Tl aliod bt Ao st | i i | eode'isod
fe “-“:n all:\lﬂ\h-'“ oo o o '“:"‘ e '"" 580 mesnio. mals | failec e daixando-n nindn ~conl yoset s & fs- | SroRedactor. 0s do din
ransinto, sfgnificneno, quo s by . pois din morto do sen |ml.|[|||\.| o [odlasquaille in; o p | 2ap ehato 0 Repu
pata formi especiu m ANTES | Bequona Branca residido vospeito di l|\\t\lll|u blica depando o ,...lm s a8 i sou
| | i
o= R YNk vara i, nos mozos | halieio foslia dobnixo i o o8 antigos eseriplores se compra- | SUbstiluio logal co o do abnoga-
b J..“ oL iragoNbsm e e Il T s SN Ui Mok | da.sou ifor com quem inh iy chiamlae e ol o | g, a0 | Hazindo us ||||l~|m\~( con-
o lneuenn earroxpania & osa outt Wi pir Wos Dizincse nn | aoridosit o (udy quanto (i ava | Seqiencias do o o aorvonte polo
e e oceliven e o TR ixia ooy nE s Laessi ,.m.m. i o orn (0, Fallz oty G0 0x Indiigents. U dia sahin e do Estado que wio obs
D vabty i Gox cibor (1o orvuptala | do delammuro s 1601 | Bedaria tor sido. o que definhava § | go Custello qua habitava, com o aven. | Uvado por R R S




ANEXO 02

1

Fonte:https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReaderMobile.aspx?bib=244457 &pasta=ano%

2 - Portaria — Jornal O Estado de Goyaz 12/01/1892

\Tousreirren e,

EXPEDIENTE DO BISPADO

Portaria

D. Eduardo Duarte Silva, por
merce de Deus e da Santa Sé A-
postolica, Bizpo de Goyaz.

I'azemos saber que havendo-
<c propalado por quasi toda a
Diocese que na freguezia de
Bomfim. em certo lugar, diver-
== pessoas, em uma poca d'a-
cunque iz =ob uma pedratecin
sido testemunhas de apparicoes
de =antos. procissoes, objectos

=aurados cte.. e que até mesmo
Cnaagua dlalli exwrahida e con-

=crvada emrecipientes de vidro

dao-=c taes manifestacoes, pes-

son= intere==adas em _firmar no
Cespirito religioso do nesso bom
POVO @ Ccrenca em taes appari-
coes, como em [actos sobrena-
turaecs, o que nio ¢ mais do que
um simples effeito natural da
luz. mero phenomeno  optico,
como estamos convencidos pe-
las informacoes que procuramos
colher de pessoas fidedignas,
criteriosas, ¢ de sentimentos re-
liciosos incontestaveis, divulga-
raoque Nos=haviamosido ao dito
lugar, haviamos presenciado o=
milagres da Agua Santa, como
chamao, ¢ haviamosapprovado
| tudo.

| aucr uma capella, e quc

i

o |
A
ol
-

-

Sendo Nos na Diocese aunic:
auctoridade competente parade-
cidir =obre o ca=o, declaramos
quenadaapprovamos e nada au-
ctori=amos. ¢ que por esta Nos-
sa Portaria prohibimos todo ¢
qualquer acto religioso no mben-
cionado lug:a, como Novenas.
Triduos, Tercos. procissoces, ro-
marias. cte.. ¢ =ob pena de sus-
pens=io atodo e tl'uzllqucl' sacer-
dote quealli celebre. como nos
consta que ja se tem feito, infrin-
aindo-=ca leida E o que pro-
hibe celebrar-se fora dos log:
res para tal {im destinados.

Con=tando-Nos tambem que
se pretende n'aquelle lugar er-
ji sc es-
ti constituindo uma especie de
Irmandade, desde jadeslaramos
que nao concedemos licenga pa-
rac=sacdificagiio, nem tao poaco
approvaremos tal Irmandade.

Cuide o nosso bom povo dc
cumpriririsca os mandamentos
da lei de Deus ¢ os da Egreja, ¢
o= deveres do proprio estado: ¢
para =atisfhzer sua devecio con-
tente-se com as pl';uici s ) pcl;l
Euareja estabelecidas e approva-
das.

Dada ¢ passada em a Camara
Episcopal do Bispado de Goyaz,
=ob Nos=so signal e sello de Nos-
sas armas, aos 8 de janeiro de
1892,

Benedicto Sabino Serradou-
rada. escriviio aescreveu.

+ Logar do sello.

+ EDUARDO, Bispo de Goyaz.

20189&hf=memoria.bn.gov.br&pagfis=125

136



137

ANEXO 03

Livro de Tombo n° 01 — Inicio do relato das apari¢goes

Livro de Tombo n° 01, (1915-1928) da pardquia de Bomfim
Folha 42



ANEXO 04

Livro de Tombo n° 01 — Registrto sobre a Comissao e o relatério

Olile

A <

21
pa s

Livro de Tombo n° 01, (1915-1928) da pardéquia de Bomfim




139

ANEXO 05

Folha 44 — 3 de Margo de 1909

Jornal 0 Lidador — Capa — 4 de Maio de 1909
_gntr an oybas 1195 0 Ok




140

ANEXO 06

o
a
On
©
>

t

Inves

ao de

ISS

da Com

orio

7

Relat




141

ANEXO 07

m

de Bomfi

oquia

7

Livro de Tombo n° 01, (1915-1928) da par

Ina

Laudo F

orio e

ya

Relat




142

ANEXO 08

Livro de Tombo n° 01, (1915-1928) da pardquia de Bomfim

Folha 45
Laudo Final

Livro de Tombo n° 01, (1915-1928) da pardquia de Bomfim
Folha 46



